
137
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

چکیده
رابطه و پیوند میان »هنر و اخلاق«، همواره مورد توجّه اندیشمندان مختلف بوده است. این رابطه از زمان 
افلاطون  مورد توجّه فلاسفه بوده و زیبایی‌شناسی اروپا از دوران رنسانس به این‌سو، متوجّه مناسبات زیبایی با 
اخلاق و حقیقت شده است. نسبت‌های میان هنر و اخلاق پیچیده و متنوع‌اند. پژوهش حاضر در نوع خود 
نخستین پژوهشی است که به تطبیقِ »اخلاق اومانیستی« با مقولۀ  »هنر«  پرداخته و در تلاش بوده به سه سؤال 
بنیادی پاسخ ‌دهد: 1- هنر در اندیشۀ اومانیستی چگونه است؟ 2- اخلاق در اندیشۀ اومانیستی چه ویژگی‌هایی 
دارد؟ 3- غایت هنر از منظر اخلاق اومانیستی چیست؟ که پس از مطالعۀ سیر اخلاق اومانیستی و سیر هنر 
غربی و بررسی نظریات گوناگون و متنوع پیرامون هنر و نسبت میان هنر و اخلاق در غرب، به این نتیجه 
رسیده است تعریف جامع و مانعی در باب هنر و نسبت آن با اخلاق وجود ندارد و نظریات بسیار متنوع و 
متکثر هستند؛ و به زعم بسیاری از اندیشمندانِ حوزۀ هنر، مقولۀ اخلاق و هنر هریک به اصطلاح خودآئین بوده 
و نبایستی با یکدیگر خلط گردند. این پژوهش از نظر نوع بنیادی-نظری، از جهت ماهیّت و روش توصیفی- 

تحلیلی و تطبیقی و از حیث گردآوری داده‌ها، کتابخانه‌ای است.

واژه‌های کلیدی
هنر، اخلاق، اومانیسم، اخلاق اومانیستی.

درآمدی بر نسبت میان هنر و اخلاق در اندیشۀ اومانیستی*

طیبه معینی**

**کارشناسی ارشد رشته تاریخ هنر جهان اسلام،  دانشکده هنرهای تجسمی پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران،  تهران، ایران.
]تاریخ دریافت مقاله: 98/06/17، تاریخ پذیرش نهایی: 98/10/11[

*مقالۀ حاضراز پایان‌نامۀ نگارنده با عنوان »مطالعۀ تطبیقی هنر و اخلاق از منظر اخلاق اومانیستی و اخلاق اسلامی« می باشد که در دانشکده هنرهای 
تجسمی پردیس هنرهای زیبای دانشگاه تهران انجام‌شده است.

  E-mail : moeini.t.65@gmail.com  ،09163689139 :نویسنده مسئول، تلفن**

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             1 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


138
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

مقدمه
رابطه هنر و اخلاق، از زمان افلاطون1  مورد توجّه فیلسوفان و  
اندیشمندان مختلف بوده است.  از آن‌جایی‌که بررسی نسبت میان 
هنر و اخلاق از پرمناقشه‌ترین مباحث در طول تاریخ نظریه‌پردازی 
در باب هنر بوده است و مجادلات فراوانی پیرامون آن وجود دارد 
و امروزه نیز یکی از مباحث مهم نزد متفکران غربی بوده و کتب 
و مقالات متعدّدی در این‌باره نوشته شده است. این پژوهش با 
این نظریه‌پردازی‌ها دربارۀ هنر و نسبت آن  بررسی  مطالعه و 
با اخلاق، سعی داشته تا به تعریف جامع و مانعی پیرامون این 
اندیشۀ  در  تعریف هنر  در  به‌‌نظر می‌رسد  یابد.  مسئله دست 
اومانیستی با کثرت دیدگاه‌ها و نظریات مختلف مواجهه باشیم، 
به‌گونه‌ای که ارائۀ یک تعریف جامع و مانع امکان‌پذیر نباشد؛ 
به‌نظر می‌رسد تعریف اخلاق اومانیستی از دوره‌ای به دورۀ دیگر و 
نزد اندیشمندان و متفکران غربی دگرگونی‌های بسیار زیادی داشته 
باشد؛ و نیز به‌نظر می‌رسد رویکرد اومانیستی با اصالت دادن به 
انسان و تمنیّات نفسانی او، هنر را دچار کثرت معنا، موضوع و 
مضمون نموده و دست هنرمند را برای انتخاب هر گونه شکل و 
محتوایی باز بگذارد. پژوهش پیش‌رو ابتدا سیر مفهوم هنر و سپس 
نسبت میان هنر و اخلاق در اندیشۀ اومانیستی را مورد کنکاش 
قرار داده است. پس از آن با تعریف اومانیسم و مؤلفه‌های اصلی 
آن و مطالعۀ اخلاق و تفکر اخلاقی از دیدگاه اومانیستیِ غربی به 

نتیجه‌گیری نهایی دست یافته است. 

1.سیر مفهوم هنر در اندیشۀ اومانیستی 
»هنر«2 مجموعه‌ای از آثار یا فرایندهای ساخت انسان است که در 
جهت اثرگذاری بر عواطف، احساسات و هوش انسانی یا به‌منظور 
می‌توان  هم‌چنین  می‌گردد.  خلق  مفهوم  یا  معنا  یک  انتقال 
گفت هنر توان و مهارت خلق زیبایی است و حاصل ذوق، حس 
زیبایی‌شناختی، تجربه‌ها و آموخته‌های هنرمند است. در تعامل 
هنر و دانشِ اقوام و ملل گوناگون، آثار و اندیشه‌های متنوعِ هنری 
به منصۀ ظهور رسیده‌اند و میراث هنری این ملل را شکل داده‌اند. 
اما مفهوم هنر از ابتدا به‌گونه‌ای که ما امروزه با آن آشنا هستیم 
وجود نداشته است. مفهوم هنر در غرب، از یونان باستان تاکنون 
تحولاتی را از سر گذرانده و تعاریف متعدّد و گاه متناقضی را 
به خود گرفته است که هیچ‌کدام جامع و مانع نیستند. در سایۀ 
این تحولّات برخی هنر را تقلید یا بازنمایی افلاطون، برخی واسطۀ 
انتقال احساسات تولستوی3 ، برخی بیان شهودی کروچه4  و برخی 
فرم دلالت‌گر بِل5  خوانده‌اند. البته پرداختِن کامل و جزء‌به‌جزء 
به تمامی این تعاریف و دیدگاه‌ها و نظریات، از حوصلۀ بحث 
این پژوهش خارج است و مجال پرداختن بدان‌ها نیست، بلکه در 
این‌جا قصد ما بیشتر تحولّاتی است که در سایۀ تفکر اومانیستی 
بر هنر غرب ایجاد شده است و بیشتر ماهیّت هنر را از این منظر 

بررسی خواهیم نمود. 

در مباحثی که امروزه پیرامون هنر رایج است، تعاریف هنر به 
دو گروه »تعاریف سنّتی« و »تعاریف معاصر« تقسیم می‌شوند. 
آن  از  هریک  که  می‌شوند  معرفی  به‌گونه‌ای  سنّتی  تعاریف 
سه  شامل  سنّتی  تعاریف  متمرکزند.  ویژگی  نوعی  بر  تعاریف 
)دارای  بازنمایی6  نظریۀ   .1 هستند:  فوق  ویژگی‌های  با  نظریه 
ویژگی‌های بازنمودی یا تقلیدی(؛ 2. نظریۀ بیان یا فرانمایی7  )دارای 
ویژگی‌های فرانمودی یا بیان احساسات(؛ و 3. نظریۀ شکل‌گرایی8  
)دارای ویژگی‌های شکلی، صوری یا فرمی(؛  اما تعاریف معاصر 
و جدیدتر را به چندین شکل تقسیم کرده‌اند که در میان این 
دیدگاه‌ها، نظریاتی مبتنی بر شک‌گرایی در تعریف هنر و مخالفت 
با تعریف‌پذیری هنر وجود دارد. این نظریات توسط فیلسوفانِ 
گزارشات  آن‌ها  است.  شده  ارائه  ویتگنشتاین‌گرایی  از  متأثر 
مشابهت‌خانوادگیِ معطوف به هنر پیشنهاد را داده‌اند، که البته 
نیز تعریف قلمداد نمی‌گردد. گزارش‌های مشابهت  ازنظر آن‌ها 
خانوادگی دو نسخۀ مهم دارند که شامل: 1. نسخۀ مشابهت با 
یک الگو یا مشابهت پارادایمی9 و 2. نسخۀ خوشه‌ای10 می‌شوند. 
تعاریف دیگر معاصر را نیز به چندین شکل تقسیم نموده‌اند که 
یکی از متداول‌ترین این تقسیمات شامل تعاریف »قراردادگرا«11  
)روندگرایانه( و »کارکردگرا«12  است. تعاریف قراردادگرا نیز به دو 
گروه عمدۀ 1. »نهادی« و 2. »تاریخی« تقسیم می‌شوند )مفتونی، 
1393: 38-29(. در ادامۀ مطالبِ این بخش به‌صورت اجمالی به 

این تعاریف اشاره خواهیم کرد13 .

در آثار هومر14  و هزیود15  نخستین تعریف هنر »تخنه«16  بود 
تعبیر  به  البته  و  کردن  کردن، خلق  ایجاد  معانی ساختن،  به  و 
مارتین هایدگر17  ظهور کردن به کار می‌رفت و هنگام ترکیب با 
»دولیس«18، معنای نیرنگ و فریب می‌داد )بلخاری‌قهی، 1395: 
41(. فلاسفۀ متعدد یونانی نیز درزمینۀ مفهوم هنر تعابیر مختلفی 
به‌کار برده‌اند اما بنیادی‌ترین و ‌مهم‌ترین نظریۀ آنان درباب هنر 

نظریۀ میمزیس )میمسیس( به معنای تقلید و محاکات است. 

ارسطو نیز هدف هنر را تولید )پوئسیس(19 دانسته و نه انجام 
فعّالیتّی )پراکسیس(20 و آن را به دو بخش تقسیم کرده است: 
»وجهی از هنر هدفش تکمیل کار طبیعت با تولید ابزار است و 
وجه دیگرِ آن تقلید و محاکات طبیعت. بنابراین ارسطو نیز چون 
افلاطون ذات و ماهیّت هنر را تقلید می‌داند« )بلخاری‌قهی، 1392: 
26(. فلوطین نیز »هنر را تقلید از صور معقول می‌دانست و برای 

آن فضیلتی کامل قائل بود« )بلخاری‌قهی، 1395: 46(.

میانه21، هنر وضعیتّی  در سده‌های  یعنی  رنسانس  از  پیش  اما 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             2 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


139
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

متفاوت داشت. کومارا‌سوآمی22  در تشریح وضعیتِ هنرِ این دوران 
این‌که هنر نوعی دانش به شمار می‌رفته است که  با اشاره به 
هنرمند بر اساس آن پس از تصوّرِ طرح مورد نظرش، با مواد لازم 
فرم آن را می‌ساخته است، می‌نویسد: »محصول تولیدشده "هنر" 
)art( نامیده نمی‌شد بلکه آن را "کار هنری" )artefact( یعنی "چیزی 
که با هنر ساخته ‌شده است"، می‌خواندند. تفاوتی نیز میان هنرهای 
تزئینی  و   )pure( "خالص"   ،)applied( "کاربردی"   ،)fine( "زیبا" 
)decorative( وجود نداشت. مقصود غاییِ ]همۀ این آرایه‌ها[ نیل 
به کمال بوده نه زیبایی. )کومارا سوآمی، 1393: 169(. ]در آن عهد[ 
»هنرمند انسان ویژه‌ای شمرده نمی‌شد بلکه هر انسان، هنرمندی ویژه 
بود. هنردوستان و سفارش‌دهندگان نیز افرادی ویژه نبودند؛ ایشان 
همان "مصرف‌کنندگانِ" ]آثار تولیدشده[ بودند« )همان: 171-172(.  

سید حسین نصر23  در رابطه با هنر سنّتیِ غرب پیش از رنسانس، آن 
را متکی بر برخی اصول دینی و الهی می‌داند که منابع الهام و فنون 
و روش‌های آن را بایستی در وحی و جهانی فراتر از جهان انسانی 
و از عوالم الهی و آسمانی جستجو نمود. وی معتقد است که تمدن 
غرب از رنسانس به بعد با تمدن سنّتیِ مسیحیِ خود گسسته است 
و این گسست و جدایی پیش از هر زمینۀ دیگری در هنر تجلیّ 
یافته و ماهیّت آن دچار تحوّلی عمیق گردیده است )نصر، 1387: 

 .)312 -313

داریوش شایگان24  نیز دربارۀ تحولّات فکریِ دورۀ رنسانس و تأثیر 
مستقیم آن بر روی هنر، از این دوره به بعد، ریشۀ این تحولات 
را در دگرگونیِ جایگاه هنر غرب برشمرده است؛ او خاطر نشان 
می‌سازد رنسانس نظام الهیاتی قرون وسطی را از میان برداشت و 
مسیر مادی‌گرایی را هموار کرد. فروکاستِن جایگاه هنر غربی از عالم 
الوهیّت و مجردات به دنیای درون و افول حقیقت به عینیتّ اشیاء 
و پدیده‌ها و نیز غلبۀ تکنولوژی بر سراسر کرۀ زمین، نتیجۀ دنیوی 
کردن دین است که حاصل همان شیوۀ تفکر تقلیلی غربی است 
)شایگان، 1392: 115-113(. در این دوره هنرمند آرام‌آرام خود را 
از قیدوبندهای دینی، سیاسی و اجتماعی و الهیات قرون وسطی 
رها کرد و اهمیّتِ پدیدۀ »هنرمند نابغه« وسعتی چشمگیر یافت 
و نبوغ موهبتی الهی به شمار ‌رفت و قدرت آفرینش‌گری، ویژگیِ‌ 
فردی محسوب می‌شد و امضای هنرمندان پای آثارشان رقم خورد. 
در این دوره بود که شخصیتِ هنرمند از آثارش مهم‌تر شد. )ژیمنز، 
1378: 47-40(. این ستایشِ شخصیت هنرمند تا دوران رمُانتیک25  
اوایل  از متفکران عصر رمانتیکِ  یافت. گروهی  ادامه  هم‌چنان 
قرن نوزدهم سیمای جدید »هنرمند نابغه« را مانند قهرمانی در 
نظر گرفتند که قصد داشت در برابر جامعۀ انسانیّت‌زدُا به مبارزه 
برخیزد. رمانتیک‌ها تا حدود زیادی مبدع به وجود آوردن مفهوم 

»هنر مطلق« )یا Art( بودند26  )رامین، 1393: 27(. 

دومین نظریهّ از نظریاّت سنّتی در رابطه با هنر و زیبایی‌شناسی، 
نظریهّ‌ای است که هنر را صورتی از بیانِ احساس معرفی کرده و بر 
عنصر عاطفه در شناختِ هنر تکیه می‌کند. هنرمندانِ مابینِ قرن 
هجده و نوزدهم میلادی، بیشتر علاقه داشتند تجربیّات درونی خود 
نسبت به دنیای پیرامون را بیان کنند تا این‌که بخواهند صرفاً جهان 
بیرون را بازنمایی کنند )کارول، 1386: 95(. این رویکرد خالق‌محور 
است و احساسات، دریافت‌ها و درونیّات هنرمند را ارج می‌نهد. 
نمونۀ گرایش به این رویکرد را می‌توان در نظریاّت تولستوی نسبت 
به هنر جستجو کرد که در کتاب »هنر چیست؟«27 هنر را اشاعۀ 

احساس دانسته است. 

سومین تعریف در تعاریف سنّتی پیرامون ماهیّت هنر نیز »نظریۀ 
فرم« است. نظریۀ فرم‌گرا خالق اثر را حذف کرده و هنر را به 
اجزای فرمی و ساختاری تقلیل می‌دهد که به دلیل تأکید شدید بر 
خود اثر و نادیده گرفتن شخصیت و جهان‌بینی هنرمند به نظریۀ 
»مرگِ مؤلف«28  انجامید )بلخاری‌قهی، 1395: 49-48(. این رویکرد 

اثرمحور است.

مشهور  نظریۀ  از  الهام  با  نیز شک‌گرایان  بیستم  قرن  نیمۀ  در 
ویتگنشتاین دربارۀ بازی، معتقد بودند که ذات هنر تنوع‌پذیر 
است و با یگانگی سازگار نیست، در صورتی‌که یک تعریف درست 
به دنبال نوعی یگانگی است. اگر یک تعریف واحد و مطلق از 
هنر ارائه دهیم موجب بازداشتن نیروی خلاقیت هنری خواهد شد. 

)مفتونی، 1393: 33(.

هنر همواره متأثر و منشعب از مذهب، تاریخ، عوامل اجتماعی، 
اقتصادی، فرهنگی، احساسی، ادراکی و ... بوده و در هر زمانی 
چیزی بدان افزوده یا از آن کاسته شده یا به‌نوعی خاص از آن تعبیر 
شده است که تعریف جامع و مانع از آن را دشوار کرده است. 
به‌این‌ترتیب، تعاریف گسترده، متکثر و گاه متناقض پیرامون هنر در 
سدۀ بیستم و ظهور و بروز هنرمندان متعدّد با سبک‌ها و آثار هنری 
مختلف و غلبۀ جامعه‌شناسی بر فلسفۀ هنر و باور به کارکردهای 
اجتماعیِ آثار هنری، منتقدان و متفکرانِ حوزۀ هنر را به صدور 
نظریات گوناگونِ هنری سوق داد که به‌صورت اجمالی به مهم‌ترین 
آن‌ها پرداخته شد. البته هر یک از این نظریات منتقدانی دارند که 
هرکدام از این نظریات را به بوتۀ نقد کشانده‌اند و ایراداتی بدان‌ها 
وارد نموده‌اند. اما با توجّه به سیر مطالعاتی این پژوهش، در این 

مجال اندک فرصت پرداختن به این انتقادات وجود ندارد.

2.هنر و اخلاق در اندیشۀ اومانیستی
صحبت از نسبت میان هنر و اخلاق امروزه به یکی از مهم‌ترین 
مباحث درزمینۀ زیبایی‌شناسی تبدیل‌شده است. آثار بسیاری که در 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             3 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


140
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

سال‌های اخیر در غرب با محوریت این موضوع نگاشته شده‌اند، 
این مدعا را اثبات می‌کند. برخلاف تصور عدّه‌ای که امروزه به 
استقلال هنر و اخلاق معتقدند و صحبت از نسبت میان هنر و 
اخلاق را مردود شمرده و بی‌ثمر می‌دانند، اما باید گفت که این 
و  فلاسفه  و  شده  حیات  تجدید  دوباره  امروز  دنیای  در  بحث 
نظریهّ‌پردازان بسیاری در غرب این موضوع را به چالش کشیده‌ و 

در باب آن قلم‌فرسایی کرده‌اند.

همان‌گونه که پیش‌تر برای تعریف هنر در اندیشۀ اومانیستی متذکر 
شدیم که تعاریف جامع و مانعی در این زمینه وجود ندارد، این 
مشکل برای تعریفِ نسبت میان هنر و اخلاق نیز وجود دارد. زیرا 
نظریه‌پردازی‌های گسترده و مناقشات و مجادلات فراوان پیرامون 
مباحث مربوط به نسبت میان هنر و اخلاق در طول تاریخِ اندیشۀ 
بشر این مسئله را به‌خوبی نشان می‌دهد. برخی هنر را خلاقیتّ 
آزاد و آفرینش‌‌گری شخصی هنرمند دانسته و معتقدند ملاحظات 
اخلاقی، هنر را محدود می‌کند و برخی دیگر، هنری را هنرِ متعالی 
دانسته‌ و آن را ستوده‌اند که در جهت رشد و تعالی بشر قرارگرفته 

و با اخلاق پیوندی ناگسستنی داشته باشد.

»نقد اخلاقیِ هنر« دیرپاترین مبحث در فلسفۀ هنر بوده است. 
این مسئله که آیا می‌توان از منظر اخلاق و با معیارهای اخلاقی 
به نقد و ارزیابی هنر پرداخت یا خیر؟ تقریباً قدمتی به‌اندازۀ خودِ 
فلسفۀ هنر دارد. از زمانی که افلاطون در رسالۀ »جمهوری«29  هنر 
را از منظر اخلاقی مورد نقد قرار داد تا امروز و با ظهور هنرهای 
جدیدی هم‌چون سینما و عکاسی و انتشار تصاویر خشونت‌آمیز 
یا شهوت‌برانگیز، این موضوع محل نزاع و جدل‌های بسیاری بوده 
است و سؤالات متعدّدی در این راستا شکل گرفته‌اند، از جمله، 
آیا آثار هنری گرایشات اخلاقی افراد را تغییر می‌دهند؟ آیا در 
ارزش‌گذاری‌های هنری می‌توان معیارهای اخلاقی را نیز لحاظ کرد؟ 
آیا رویکرد اخلاق‌مدار به ما اجازۀ سانسور برخی از آثار هنری را 
می‌دهد؟ و بسیاری پرسش‌های دیگر از این دست، که نشان از 

اهمیّت این موضوع در میان نظریه‌پردازان مختلف دارد.

از امکان  اما شاید مهم‌ترین و چالش‌برانگیزترین سؤال، پرسش 
ارزیابیِ آثار هنری با معیارهای اخلاقی باشد. یعنی آیا حُسن و 
قبُح‌های اخلاقیِ آثار هنری را می‌توان با حُسن و قبُح هنری و 
به  که  پاسخ‌هایی  میان  در  دانست؟  برابر  آن‌ها  زیبایی‌شناختی 
این سؤال داده شده است سه دیدگاه از همه مهم‌تر و رایج‌ترند: 
انحطاط  زیبایی( 2. دیدگاه  اصالت  )یا  استقلال هنری  1.دیدگاه 
اخلاقی 3. دیدگاه اصالت اخلاق )یا اخلاق‌گرایی(. دربارۀ دیدگاه 
الف:  است:  مطرح  استدلال  سه  نیز  اخلاق  اصالت  یعنی  آخر 
استدلال مناسب‌ترین ب:استدلال‌های ‌شناختی ج: استدلال پاسخ 

ارزش‌مدار30.

قبح  یا  زیبایی( حسن  اصالت  )یا  استقلال هنری  دیدگاه  »بنابر 
اخلاقیِ آثار هنری به‌هیچ‌وجه به‌معنای حسن یا قبح زیبایی‌شناختی 
آن‌ها نیست و نقد اخلاقی ارتباطی به نقد هنری و زیبایی‌شناختی 
ندارد« )گات، 1395: 252(. این دیدگاه به خودآئینی‌گرایی31  شهرت 
یافته است زیرا بر اساس دیدگاه فوق، هنر و اخلاق قلمروهایی 
خودآیین‌اند با ارزش‌هایی مستقل؛ و نباید معیارهایی از قلمرو 
اخلاق را به قلمرو زیبایی‌شناسی وارد کرد. »آثار هنری محضِ خاطرِ 
خودشان ارزشمندند، نه به‌خاطر خدمت‌شان به اهداف و غایاتی 
یا به‌سازیِ اخلاقی« )کرول، 1392: 72(.  پنهان، مانند روشنگری 
برخی به‌طور کل منکر این هستند که هر گونه رابطه‌ای میان هنر و 
اخلاق وجود دارد. ضمن پذیرش این نکته که هنر می‌تواند مضمون 
اخلاقی داشته باشد، ادعا می‌کنند که این مضمون هیچ اثر اخلاقی 

بر مخاطبان ندارد )شپرد، 1386: 236(.

دو دیدگاه دیگر )انحطاط اخلاقی و اصالت اخلاق( مدعای »عدم 
ارتباط« را مردود دانسته، لکن در بحث چگونگی ارتباط میان نقد 
زیبایی‌شناختی و نقد اخلاقی، با یکدیگر متفاوتند. بر مبنای دیدگاه 
انحطاط اخلاقی، گاهی آثار هنری به دلیل وجود قبح اخلاقیشان از 
نظر زیبایی‌شناختی ارزشمندند )گات، 1395: 252(. دیدگاه افراطیِ 
اصالت انحطاط، تنها حسن زیبایی‌شناختی اثر را، قبح اخلاقی آن 
می‌داند و دیدگاه میانه‌رویِ اصالت انحطاط، قبح اخلاقی اثر را 
گاهی حُسن زیبایی‌شناختی اثر می‌داند؛ و این برخلاف دیدگاه 
عمومِ اخلاق‌گرایان است که قبح اخلاقی اثر را همان قبح هنری و 

زیبایی‌شناختی آن می‌دانند )همان: 254(.

اخلاق‌گریزی )دیدگاه افراطی اصالت انحطاط(32 ادعا می‌کند که 
ارزش هنری اثر با خصایل غیراخلاقی آن افزایش یافته و تجربیات 
هنری، واکنش‌ها و دیدگاه‌هایی که بار معرفتی- عاطفی دارند و 
اخلاقاً محل تردید هستند، به پربارتر شدن فهم و معرفت کمک 
می‌کنند. واکنش‌هایی که اخلاقاً مشکل‌آفرین هستند سودمندند زیرا 
بر دامنۀ شناخت و فهم ما می‌افزایند و هر جا که چنین چیزی در 
میان باشد، بر ارزش هنری اثر افزوده می‌شود. اخلاق‌گریزی مدعی 
است که اخلاق‌گرایی بر خطاست )برمودس و گاردنر، 1387: 89(. 

دیدگاه میانه‌رو اخلاق‌گریزی نیز که به خودآیینی‌گراییِ معتدل 
معروف است، با تعدیل خودآیینی‌گرایی افراطی، این را می‌پذیرد 
که پاره‌ای از هنرها را می‌توان مورد نقد اخلاقی قرار داد، اما این 
را هم اضافه می‌کند که نبایستی نقد اخلاقی را با نقد هنری خَلط 
کرد. )کرول، 1392: 116- 115(. دیدگاه خودآیینی‌گرایی معتدل 
نمی‌پذیرد که هرعیب اخلاقی، عیب هنری یا زیبایی‌شناختی نیز باشد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             4 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


141
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

و می‌گوید ضعفِ ارزشِ اخلاقیِ اثر هنری، ارزش زیبایی‌شناختیِ آن 
را کم نمی‌کند.

اخلاق‌گرایان نیز در مقابل این دیدگاهِ اخلاق‌گریزان ادعا می‌کنند 
است.  مؤثر  اثر  کلی  ارزش  تعیین  در  اخلاقی  »ملاحضات  که 
به  است  مردود  یا  مشکوک  اخلاقاً  که  چیزی  به‌عبارت‌دیگر، 
لحاظ زیبایی‌شناختی بد است« )برمودس و گاردنر، 1387: 95( 
و زیبایی‌شناسی را هم‌ردیف اخلاق به‌حساب می‌آورند. بر اساس 
دیدگاه اصالت اخلاق )یا اخلاق‌گرایی( آثار هنری که قبح اخلاقی 
دارند، ارزش زیبایی‌شناختی ندارند )گات، 1395: 252(. اما مدافعان 
امروزی اخلاق‌گرایی نظریات خود را تعدیل نموده و از آن با عنوان 
اخلاق‌گرایی میانه‌رو )کرول، 1996-1997( یا اصالت اخلاق )گات،  
اخلاق‌گراییِ  دیدگاهِ  این  کرده‌اند.  تعبیر  1997؛کی‌یراین، 1996( 
جدید به‌هیچ‌وجه قبح اخلاقی را قبح زیبایی‌شناختی تلقی نمی‌کند 
زیرا معتقد است قبح اخلاقی فقط گاهی اوقات به جنبۀ هنری اثر 

مربوط می‌گردد )همان: 256(.

دارد:  وجود  اخلاق  اصالت  بحث  مورد  در  عمده  استدلال  سه 
استدلال  این  در  است.  مناسب‌ترین  استدلال  نخست،  استدلال 
در بررسی شیوه‌های ارزیابی و قضاوت به این نتیجه می‌رسیم 
که مناسب‌ترین شیوه، اصالت اخلاق است و نه استقلال هنری، 
 .)256-257 )همان:  افراطی  اخلاق‌گراییِ  یا  اخلاقی  انحطاط 
منتقدان این نگرش استدلال می‌کنند که آثار هنری صرفاً شئ‌اند و 
واجد خصوصیاتِ اخلاقی نیستند و ارزیابی اخلاقی آن‌ها غیرممکن 
است. داوری اخلاقی فقط مختص انسان یا موجوداتی است که 
ظرفیت‌های روانی لازم برای قضاوت اخلاقی را دارا باشند. پس 
خوب یا بد خواندن آثار هنری با معیارهای اخلاقی جایز نیست 

)کرول، 1392: 44-45(.

دومین استدلال، استدلال شناختی است. مبنای این استدلال این 
است که آثار هنری جنبۀ تعلیمی- آموزشی دارند و آموزه‌های آن‌ها 
شامل اصول اخلاقی و نحوۀ نگرش اخلاقی ماست. )گات، 1395: 
257(. سومین استدلال نیز در دفاع از اصالت اخلاق،  استدلال 
پاسخ ارزش‌مدار است که به تعبیری به هیوم33  باز‌می‌گردد. لبُِّ این 
استدلال مبتنی بر اهمیتّ پاسخ‌های عاطفی )عواطف( است که 
بنابر ادعای هیوم ما از ورود به حیطۀ عواطف غیراخلاقی که اثر بر 
ما تحمیل می‌کند برحذریم )گات، 1395: 258-257(. منتقدان این 
استدلال نیز می‌گویند، به‌عنوان مثال چنان‌چه یک تراژدی‌ای ارزش 
ترس و دلسوزی نداشته باشد، یا یک فیلم ترسناک فاقد ارزش ترس 
باشد، یا یک اثر کمدی‌ ارزش سرگرم‌کنندگی نداشته باشد و مانند 

این‌ها، همگی دارای ضعف زیباشناختی هستند )همان: 258(.

با توجّه به مطالبی که مرور شد روشن می‌شود، در مجموع بیشتر 

نظریاتی که تاکنون در حوزۀ تمدنی غرب پیرامون نسبت میان هنر 
و اخلاق به‌وجود آمده‌اند، بیشتر بر استقلال هنر از اخلاق اصرار 
ورزیده‌اند و حتی نظریات اخلاق‌گرا نیز به‌مرور از شدّت انتقاد 
خود به آثار هنری غیراخلاقی کاسته‌ و به سمت جدایی هنر از 

اخلاق پیش رفته‌اند.

3.پارادایم34  اومانیسم
مقدمه و تاریخچه

روند انتقال‌شناسیِ تمدن غرب به سه دورۀ کلی تقسیم می‌گردد:
1.دورۀ اومانیسم نخست: این دوره از 700 قبل از میلاد تا 200 
پس از میلاد را دربرمی‌گیرد و ابتدا یونان و سپس امپراتوری روم 
تا عصر كنستانتین35  را شامل می‌شود. در این دوره، همه چیز 
است.  چیز  همه  مبنای  انسان  و  می‌شود  تعریف  انسان  حول 
است،  چیز  همه  معیار  »انسان  می‌گوید:  پروتاگوراس  چنان‌که 
چیزهایی  نیستی  معیار  و  هستند  که  چیزهایی  هستی  معیار 
که نیستند« )جانسون، 1387: 152-151(. یا آن‌گونه که ارسطو 
می‌گوید: »خدا آفریننده نیست، بلكه محرك عالم است، او عالم 
را می‌گرداند نه مانند یك قوۀ مكانیكی، بلكه به‌عنوان علت‌العلل 
همۀ شئون و افعال و اعمال عالم؛ خدای ارسطو نمونه‌ای از خود 
او است« )دورانت، 1380: 69(. بدین‌ترتیب، همۀ عوامل معرفتی 
دست‌به‌دست یكدیگر دادند تا یونان باستان از عصر اسطوره‌ها یا 
میتولوژیسم36  عبور كرده و به عصر اومانیسمِ نخستین و باستانی 
وارد گردد. دورۀ اومانیسمِ نخست به عصر پاگانیسم37  )كفركیشی(‌ 

نیز شناخته می‌شود.

2.دورۀ مسیحیت: این دوره كه از 200 پس از میلاد آغاز و تا اواخر 
قرن پانزدهم استمرار می‌یابد، یك دورۀ طولانیِ اصالت ایمان الهی، 
از نوع مسیحی آن است كه به عصر مسیحی‌گرایی یا كریستانیسم38  

معروف شده است. از این دوره به قرون وسطی یاد می‌شود.

3.دورۀ اومانیسم دوم: پس از رنسانس در ایتالیا، كه عصر نوزایی 
و بازگشت به انگاره‌های دوران طلاییِ یونان خوانده می‌شد، با 
پدید  دوم  اومانیسم  دورۀ  اروپا،  در  روشنگری  شكل‌گیری عصر 
مشخصۀ  كه  است  مدرن  اومانیسم  یك  جدید،  اومانیسم  آمد. 
آن »سكولاریسم«39  است. به ‌دلیل امتزاج تمدن غرب با برخی 
نتوانست  جدید  دورۀ  اومانیسمِ  یهودی،  و  مسیحی  انگاره‌های 
تکیه ‌بر  به‌جای  بنابراین،  كند؛  خارج  از صحنه  را  دین  یک‌سره 
»سكولاریسم«  نام  به  تلطیف‌شده‌تری  ممیزۀ  از  »پاگانیسم«، 
بهره‌برداری شد. هرچند كه در سال‌های اخیر، مفهومی جدید به 
نام »نئوپاگانیسم«40  در ادبیات ژورنالیستی- فلسفی غرب، ارائه و 
پیگیری می‌شود كه دورۀ اومانیسم جدید را با عبور از سكولاریسم، 

با مفهوم »کفرکیشی جدید« معرفی می‌كند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             5 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


142
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

اومانیسم به معانی انسان‌محوری، انسان سالاری، اصالت بشر، 
خودبنیادی و ... مکتب یا جنبشی است که آدمی را محور و مدار 
هستی و آفرینش قرار داده و اساساً اصالت خداوند، دین یا هر امر 
غیر بشری و ماورائی را نفی کرده و مردود می‌داند. اومانیسم در 
معنای عام، در حقیقت هر نظام فلسفی، سیاسی، اقتصادی، اخلاقی 
یا اجتماعی را شامل می‌شود که هستۀ مرکزی آن انسان و توجّه به 
نیازهای مادّی او باشد. زیرا در این جنبش یا مکتب، یگانه حقیقتِ 
آفرینش، انسانی است که در مقام خدا می‌نشیند. اومانیسم درست 
نقطۀ مقابلِ دیدگاه خدامحور است و در تضاد با آن قرار دارد و در 
اشَکال افراطی آن هرگونه اندیشۀ مابعدالطبیعی مانند وحی انکار 
می‌گردد. برخی اومانیسم را به معنای انسان‌دوستی گرفته‌اند. اما 
حقیقت این است که بشردوستی و تکریم انسان، مورد تأکیدِ ادیان 
توحیدی ازجمله اسلام است و با ذات اومانیسم که انسان‌پرستی و 

انسان‌محوری است در تضاد و تناقض قرار دارد.

4.مؤلفه‌های اصلی پارادایم اومانیسم
دین‌گریزی، دین‌ستیزی و الحادگرایی

به جرأت می‌توان گفت هیچ فرهنگ و تمدنی به‌اندازۀ تمدن یونان 
باستان در شکل‌گیری هویت تمدنِ کنونیِ غربی مؤثر نبوده است. 
مردمان ساکن دولت‌شهرهای یونانی دارای نظام دینی منسجم و 
یک‌پارچه‌ای نبوده و دین مشخص و تعریف‌شده‌ای، دارای کتاب 
مقدس و آداب و آیین‌های خاص در میان آنان وجود نداشته و 
افسانه‌ها و داستان‌هایی در مورد موجوداتی با توانایی‌هایی فراتر 
از انسان در میان عامۀ مردم رواج داشته است. خدایان یونانی 
با عمر جاودانی و دین  آرمانی  انسان‌های  نیستند، مگر  چیزی 

یونانی رنگ و بویی کاملاً انسانی داشته است.

در تفکر قرون وسطایی دین و دنیا دو حوزۀ کاملاً مجزا از یکدیگر 
بودند که امکان خَلط یکی با دیگری وجود نداشت و انسان یا 
باید آسمانی می‌شد یا زمینی می‌ماند. نظام فکریِ حاکم بر قرون 
وسطی و فشار بیش از اندازۀ متولیان کلیسا به مردم و لغزش‌ها 
و اشتباهات آنان، زمینه‌های وقوع رنسانس را که فریاد اعتراض 
بر علیه جریانات جاری در عصر میانه بود، ایجاد نمود )صانع‌پور، 
1389: 45-43(. امروزه نیز در غرب، امور بشری از طریق وضع 
قوانین و معاهدات و قراردادها تبیین می‌شوند و انسان خود را 
بی‌نیاز از احکام آسمانی و مراجع قدسی می‌داند. انسان امروزی 
فکر و عقل خویش را ملاک حقیقت دانسته و خود را منحصر به 
حقیقت ذهنی41  و مفهومی کرده و وحی را کنار گذاشته است. 
اندیشۀ حقوق بشِر غربی نیز، مبتنی بر اصل خویشتن مالکی است، 
یعنی می‌تواند با هستی خود هر کاری که بپسندد و از آن لذت 
ببرد انجام دهد و انسان مالک هستی خویش و استعدادهایی 

است که دارد )وکیلی، 1384: 136 - 135(.

در نتیجه، اومانیسم صرفاً یک مکتب نیست؛ بلکه روحِ حاکم بر 
تمامیِ وجوهِ زندگی و تفکر فلسفی و علمی و سیاسی و هنری 
و حتی دینیِ غرب مدرن است. در اومانیسم نسبت میان آدم و 
عالم دچار چنان تحولی می‌گردد که بشر خود را صاحب‌اختیار 
عالم و فرمانروای طبیعت و دائرمدار فرض کرده و حتی اگر به 
دین و آئین‌های معنوی اعتقاد داشته باشد، آن‌ را به‌گونه‌ای ذیل 
نفسانیّتِ خود تعریف می‌کند. اومانیست‌ها به انسان، خواست‌ها 
و نیازها، علائق، فهم، عقل و تجربۀ او، مستقل از افق تعالیم دینی 
و راه قدسیِ هدایت الهی و ساحت معنوی، اصالت می‌داده‌اند 

)زرشناس، 1394: 37(.

»ایمان«42  در اصطلاحِ قرآن، واقعیّت و حقیقتی مربوط به قلب 
آدمی است و مربوط به جسم او و آثار ظاهری آن مانند آثار 
سجده، گفتن یا نگفتِن ذکر زبانی و امثالهم نیست، بلکه به ریشۀ 
تمامی این امور که حالتی قلبی، فکری و اعتقادی است مربوط 
تمام  معیار  و  اخلاق  راه  در  گام  اساسی‌ترین  ایمان  می‌گردد. 
ارزش‌های انسانی و حلقۀ رابط میان انسان با خداوند متعال است. 
خداوند متعال در قرآن کریم می‌فرماید:  »بادیه‌نشینان گفتند: ما 
]از عمق قلب[ ایمان آوردیم. بگو: ایمان نیاورده‌اید، بلکه بگویید: 
اسلام آورده‌ایم؛ زیرا هنوز ایمان در دل‌هایتان وارد نشده است؛ و 
اگر خدا و پیامبرش را اطاعت کنید، چیزی از اعمالتان را نمی‌کاهد؛ 

زیرا خدا بسیار آمرزنده و مهربان است«43.

در حقیقت ایمان منجر به پیدایش صفات اخلاقی و دوام آن در 
فرد و جامعه می‌گردد و آثار بسیار مهمی در سعادت آدمی دارد 
)یوسفیان و الهامی‌نیا، ، 1376، ج 1: 25-24(؛ و با عدمِ ایمن شدنِ 

انسان‌ها به نور ایمان، شقاوت آنان رقم خواهد خورد.

با استناد به آیات قرآن کریم، ایمان‌که مأمن و جایگاه آن قلب انسان 
مؤمن است به مواردی تعلق می‌گیرد. از آن‌جا که شناخت آن‌ها منجر 
به شناخت بیشترِ مفهوم ایمان می‌گردد، در اینجا متعلقّات ایمان را 
متذکر می‌شویم. منظور از متعلقّات ایمان، ایمان به چیزهایی است 
که منشاء ارزش‌های اخلاقی بوده و عبارتند از: *ایمان به خداوند ، 
*ایمان به غیب ،  *ایمان به جهان آخرت، *ایمان به وحی، *ایمان 
به ارسال انبیاء،  *ایمان به کتب الهی *ایمان به ملائکه و آیات الهی. 

فرد مؤمن می‌بایست به تمام این متعلقّات، ایمان راسخ داشته و 
به آن پایبند باشد و اگر ایمان به یکی از این متعلقّات در قلب فرد 
مخدوش شود، دیگر مؤمن محسوب نمی‌گردد. قرآن کریم در آیات 
بسیاری »آمنوا و عمل الصالحات« را متذکر شده است. از این‌رو 
»ایمان« و »عمل صالح« به‌مثابه دو بالِ یک پرنده هستند که بدون 
هر دو یا یکی از آن‌ها امکان پرواز و متعالی شدن برای فرد وجود 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             6 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


143
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

ندارد. به‌عبارت‌دیگر، اعمال صالح هم‌چون صفر‌هایی هستند که 
بدون یکِ ایمان هرگز خوانده نمی‌شوند.

مذهب با مجموعه‌ای از اعتقادات و بایدها و نبایدها و ارزش‌ها 
و ضدّارزش‌ها، از مهم‌ترین و مؤثرترین تکیه‌گاه‌های روانی بشر به 
شمار می‌آید که قادر است تک‌تک لحظاتِ زندگی انسان را معنا 
ببخشد و به‌عنوان تکیه‌گاهی محکم، او را از تعلیق و بی‌معنایی 
نجات دهد. ایمان به این موارد، منجر به سرسپردگیِ انسان در 
برابر سایر دستوارت الهی می‌گردد و عدم ایمان به آن‌ها گمراهی و 
ضلالت انسان و سرسپردگی او به طواغیت را در پی خواهد داشت. 
دیدگاه مدرن با انکارِ عالِم غیب و ماوراء، انسان را به سرسپردگی 
در برابر ربوبیّتِ نفس خویش، سوق داد. درصورتیکه مهم‌ترین 

شاخصۀ انسان مسلمان، ایمان به غیب است.

فردگرایی44 
»فردگرایی، هر نظریه، یا هر اقدامی را می‌رساند که انسان فردیتّش 
را شالودۀ نظام اندیشه و تبیین قاعدۀ رفتاری یا واقعیّت اساسی یا 
به‌طورکلی والاترین ارزش به‌حساب آورد« )بیرو، 1370: 170(.  رنه 
گنون45  فردگرایی را انکار هر اصلی بالاتر از فردیتّ، و به‌تبع آن 
فروکاستن تمدن با تمامی ارکان آن به عناصر منحصراً انسانی دانسته 
و آن را معادل اومانیسم قرار داده است و معتقد است که در قرون 
اخیر، تمامی تمدن غرب را تسخیر کرده است. به باور او فردگرایی، 
با انکار شهود عقلانی، »عقل جزوی«46   را در رأس همۀ امور قرار 
داده و درنهایت منجر به پدید آمدن »راسیونالیسم« 47 گردیده 
است )گنون، 1393: 94-92(. اومانیسم، انسان را محور بایدها و 
نبایدها قرار می‌دهد. خداوند معیار و ملاک حق و باطل و خوب 
و بد نیست، بلکه چیزی خوب یا بد است که میل انسان آن را 
خوب یا بد تلقی کند. در نتیجه، کشش‌های مادّی و غرایز حیوانی 
بشر بر گرایشات معنوی غلبه کرده و دین به وسیله‌ای برای زندگی 
دنیاییِ بهتر تبدیل می‌شود بدون آن‌که دنیا بستری باشد برای تعالی 

معنوی انسان. 

میان فردگرایی و نسبیّت‌گرایی نیز رابطۀ مستقیمی وجود دارد. 
هنگامی‌که فردگرایی ظهور کرد ادعا شد که هیچ قدرت بیرونی 
نباید بر خواسته‌ها و تمایلات فردی حکمرانی کند و تنها معیار 
حقیقت، فرد دانسته شد. نکتۀ بسیار مهمی که بایستی آن را مورد 
توجّه قرار داد این است که در اینجا منظور از فرد، مشترکات میان 
انسان‌ها نیست بلکه وجوه تمایز و افتراق آنان است. به‌این‌ترتیب 
بود که فردگرایی گام بعدی را در تکمیل اومانیسم برداشت؛  زیرا 
اگر در اومانیسم انسان‌محور و مدار هستی بود، در فردگرایی فرد 
با تمامی خصیصه‌های فردی‌اش معیار و میزان قرار گرفت )چراغی 

کوتیانی، 1389: 74-75(.

نیهیلیسم48 
عدم نیازِ انسانِ پس از عصِر رنسانس به دین، یک نظام فکریِ 
مبتنی‌بر خواسته‌ها و تمنیاّت نفسانیِ بشر، بدون نیاز و وابستگی 
به خداوند و الهیّات را بنیان نهاد که در آن بر آزادی انسان تأکید 
خاستگاه  انسان  خودبنیاد،  و  انسان‌محور  تفکرِ  این  در  گردید. 
شناخت قرار گرفته و  اصل و اساس هستی تلقی می‌گردد. برخلافِ 
معرفت‌شناسی دینی و سنّتی که خداوند را خاستگاه شناخت و 
اصلِ در هستی قرار می‌دهد. بدین‌ترتیب غفلت از ولایت الهی 
و انکار و نفی آن، زمینه‌ساز نوعی آزادی بی‌قیدوشرط برای انسان 
می‌شود که در سایۀ این آزادی آدمی خود را مجاز به انجام هر 
گونه عملی در جهت رضایت و تأمین مطامع نفسانی خویش 
از  بیشتر بشر  این غفلت دور شدن هر چه  نتیجۀ  می‌پندارد. 
ساحت  در  شدن  گرفتار  و  خویش  وجودی  حقیقت  و  فطرت 

حیوانیّتِ صِف است.
  

ذات نهیلیسم همین مفهوم آزادی است که درواقع صورت مطلقِ 
همان مفهوم آزادی است که در یونان باستان وجود داشته. نتیجۀ 
عملی پذیرش این مفهوم آن است که بشر جز به خواسته‌های نفس 
امّارۀ خویش گردن نمی‌گذارد، غافل از آن‌که با این ‌کار خود را محدود 

به حدود حیوانی وجود خویش می‌کند )آوینی، 1392: 108(. 

نهیلیسیم، حقیقت وحشتناکی است، که گریبان زندگی بشر غربی 
به‌خصوص بشر مدرن را گرفته و به‌ویژه در قرن بیستم در هیئت 
»نیهیلیسم  البته  است.  شده  نمایان  ابسورد«49   »نیست‌انگاری 
ابسورد« تنها نمودِ نیست‌انگاری پسامدرنِ قرن بیستم نیست؛ اما 
می‌توان آن را یکی از گونه‌های بسیار تأثیرگذار و مهم نیهیلیسم 
ادبیات  و  هنر  در  علی‌الخصوص  دانست،  معاصر  پسامدرن 
از  اومانیستیِ مدرن، صورتی  »نیهیلیسمِ  )زرشناس، 1396: 19(. 
صُوَر تحقق این سیر انحطاطی است و نیهیلیسم پسامدرنِ ابسورد 
را که بیشترین ظهور و بروز آن به‌ویژه در ادبیات داستانی، تئاتر، 
سینما و اقسام هنرهاست، می‌توان واپسین صورت از صور گوناگونِ 

ظهوراتِ نیست‌انگاریِ غربی تاکنون دانست« )همان: 19(.

فمینیسم50 
فمینیسم، محصولِ عصر روشنگری در اروپاست و اومانیسم از 
بنیادی‌ترین مبانی فکریِ بسیاری از فمینیست‌ها محسوب می‌شود. 
دربارۀ چیستی و ماهیّت فمینیسم، باید خاطر نشان کرد، گروهی 
آن را جنبشی سازمان‌یافته برای به دست آوردن حقوق زنان قلمداد 
می‌کنند، گروهی آن را چشم‌اندازی دانسته که درصدد رفع نمودن 
و  است  زنان  علیه  بی‌عدالتی‌ها  و  نابرابری‌ها  ستم،  فرودستی، 
گروهی نیز آن را یک ایدئولوژی می‌پندارند که هدفش نه‌فقط 
برابری زنان و مردان‌که دگرگون‌سازی تمام ساختارهای اجتماعی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             7 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


144
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

است. باوجود تعاریفِ گوناگون، فمینیست‌ها همگی معتقدند که 
به زنان به خاطر جنس‌شان )جنسیّت‌شان( ظلم شده است.

از مهم‌ترین اهداف این جنبشِ اجتماعی می‌توان به تلاش برای 
تشابه حقوق زنان با حقوق مردان اشاره کرد که به‌جای برابری و 
تساوی در حقوق زنان نسبت به مردان، نگرشی مشابهت‌طلبانه 
داشته است. این نگرش با انکار »طبیعت زنانه« و بدون در نظر 
گرفتن استعدادها و نیازهای جسمانی- روانیِ متفاوت زنان با مردان، 
در طول حیات خود همواره بر تشابه مطلقِ حقوق و تکالیف 
زن و مرد پافشاری نموده است. فمینیست‌ها به دنبال رهایی از 
سوژه‌ شدن توسط مردان بودند و جایگاهی درست در کنار مردان 
می‌خواستند. اما در عمل چیزی که فمینیسم بدان نائل آمد این 
بود که به‌جای رهایی زنان از نگاه مردان، با از بین بردن حریم‌های 
عفت و حیای عمومی، بارِ سنگین این نگاه را بیشتر کرده و منجر 
ابتدا با  به سوءاستفاده‌های بیشتری از زنان گردیده است. آنان 

مردستیزی شروع کردند اما درنهایت به زن‌ستیزی رسیدند. 

آلن بلوم51  در کتاب »بسته شدن ذهن آمریکایی«52  با اشاره به 
تحولاتِ پس از نیمۀ قرن بیستم و پدید آمدن دو جریان مهم، 
یعنی »انقلاب جنسی«53  و فمینیسم، انقلاب جنسی را تحت 
تأثیر گرایشات آزادی‌خواهانه و فمینیسم را متأثر از اندیشۀ برابری 
می‌داند. او معتقد است،  انقلاب جنسی از اوایل دهۀ 60 میلادی 
منجر به محو تدریجی حدود و مرزهای بیان جنسی گردید یا شاید 
هم قبلاً این حد و مرزها ناپدید شده بودند، بدون این‌که کسی 
متوجّه شود. او بیان می‌دارد که تعدیل یا اتمام تدریجیِ حیای زنانه 
بود که تحولات جدید را ممکن می‌ساخت؛ چون حیا صرفاً نوعی 
سنّت یا عادت تلقی می‌شد که ذاتیِ زنان نیست، بنابراین مقاومت 
چندانی برای مقابله با این حیازدایی از زنان نیز دیده نشد. در طرف 
دیگرِ این جریان )انقلاب جنسی( فمینیسم قرار داشت که آن نیز 
خود را به‌عنوان نوعی آزادی معرفی کرد که در واقع نوعی آزادی از 
جبر طبیعت بود تا آزادی از رسم و سنّت یا جامعه؛ اما بلوم فمینیسم 
را سرکش‌تر از انقلاب جنسی دانسته است که موقعیت زنان را ناشی 
از عوامل محیطی و تربیت می‌داند و نه طبیعت یا ذات؛ و ادعا 
می‌کند عوامل بیولوژیکی نبایستی تعیین‌کنندۀ سرنوشت باشند. به 
باور بلوم فمینیسم بر بسیاری از اصول و مبانی‌ِ انقلاب جنسی مبتنی 
بوده و آن‌ها را تشویق می‌نماید؛ اما این اصول را در خدمت مقاصد 

متفاوتی به کار می‌گیرد )بلوم، 1396: 142 - 140(.

طبیعت‌گرایی54 
از دیدگاه اومانیسم قلمرو انسان طبیعت است و او با حواس خود 
می‌تواند با آن ارتباط برقرار کند. بیشترین توجّه اومانیست‌ها در 
این دیدگاه به ارزش‌های جسمانی و جنبه‌های طبیعی انسان است. 
بنابراین متافیزیک و امور غیبی تحقیرشده و به‌زعم آنان توجّه 

به جهانِ غیرمادّی برای حل مشکلات بشر، تلاشی برای ضعیف 
انسان است. پس تمامی نظریه‌های  و بی‌ارزش کردن قوۀ عقل 
اقتصادی، سیاسی، فرهنگی، و ... بایستی از مبانی مابعدالطبیعی 
دور باشد. جنبش اومانیسم در تلاش بود تا لذّت‌های مرتبط با 
طبیعت جسمانی را در برابر توجّه افراطی به جنبۀ روحانی )در 
نظام کلیسایی( مطرح کند و حتی این لذّت‌ها را به‌عنوان هدفِ 
غاییِ تمامی فعّالیّت‌ها و امور بشری قرار دهد. اومانیست‌ها این 
مسئله را تا جایی پیش برده‌اند که پرهیزگاری و تقوا مانعی بر سر 
راه کسب سود و لذّت ‌دانسته می‌شود. از سوی دیگر برخی از 
آنان خِرد انسان را با خِرد خدواند برابر دانسته و معتقدند انسان 
توانایی و قدرت حکومت بر نظام بشری را دارا است )صانع‌پور، 

.)26-28 ،1389

دگرگونی ارزش‌های اخلاقی
یکی از خصوصیّات فرهنگ اومانیستی، قلب )دگرگونی( ارزش‌هاست.  
تمدن جدید نه ‌تنها به حقوق و ارزش‌های والای فکری، اخلاقی 
و معنوی بها نمی‌دهد، بلکه آن‌ها را نیز دگرگون می‌کند. بسیاری 
از چیزهایی که در گذشته ارزش محسوب می‌شدند امروزه فاقد 
ارزش و حتی ضد ارزش تلقی می‌شوند. دگرگونی ارزش در فرهنگ 
غربی تا جایی پیش رفته که تبعات آن ارزش‌های انسانی را نیز در 
برگرفته است. انسانیّتِ انسانِ امروزی دگرگون ‌شده است و ارزش 
عالی و اخلاقی خود را از دست داده است. فرهنگ غربی با تکیه 
‌بر اومانیسم به بهانۀ ترقی و پیشرفت انسان، مرزهای واقعیتّ و 
غیرواقعیّت را چنان دگرگون کرده است که تشخیص واقعیّت از 
عدم واقعیّت را برای مخاطبانِ حقیقت بسیار دشوار ساخته است. 
امروزه فرهنگ غربی به مدد تکنولوژی و رسانه، امور غیرواقعی را 
در سیمای واقعیّت به مردم عرضه می‌کند، خانۀ عقل را سست و 
ویران می‌کند و همه‌چیز را طبق تصوّرات از پیش تعیین‌شده ارائه 
می‌دهد )وکیلی، 1384: 138-137(. دگرگونی ارزش‌های اخلاقی را 
در بخش اخلاق اومانیستی، شرح و بسط بیشتری داده خواهد شد.

5.تعاریف، مفاهیم و کلیّات اخلاق
اخلاق در لغت: »اخلاق« جمع »خُلق« یا »خُلقُ« است55. در قرآن 
کریم دو مرتبه کلمه »خُلقُ« به‌کار رفته است. یک‌بار در آیۀ 137 
سورۀ شعراء و یک‌بار هم در آیۀ 4 سورۀ قلم )عاملی، 1392: 13(. 
به گفتۀ راغب56  در کتاب »مفردات«، این دو واژه در اصل از یک 
ریشه هستند. خُلق به معنی هیئت و شکل بوده و صورتی است 
که انسان با دیدگانش می‌بیند و خُلقُ به معنای سجایا و قوا و 
صفات درونی است که با چشم دل، قابل ‌مشاهده است )راغب 
اصفهانی، بی‌تا، ج 1: 210(. بنابراین می‌توان چنین گفت که: »به 
گفته می‌شود«  اخلاق  انسان  باطنی  و  روحی  مجموعۀ صفات 
)اخلاق صفاتی(، و برخی از اندیشمندان، گاهی به برخی از رفتار 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             8 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


145
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

و اعمالی که منشأ آن‌ها خُلقیات درونی انسان است نیز اخلاق 
این  بر  گفته‌اند )اخلاق رفتاری( )مکارم‌شیرازی، 1385: 23-24(. 
اساس، »اخلاق« از نظر لغوی، به مجموعۀ فضائل و رذائلی اطلاق 

می‌شود که در انسان به‌صورت ملکه درآمده است.

نیز  آن  آثار  به‌واسطۀ  را  »اخلاق«  از طرفی  اصطلاح:  در  اخلاق 
می‌توان تعریف نمود. برخی اوقات فعلی از انسان سر می‌زند که 
به‌صورت مستمر ادامه می‌یابد مانند بذل و بخشش و کمک به 
دیگران، این نوع اعمال دارای ریشۀ درونی و باطنی در عمق روح 
و جان انسان هستند. آن ریشه را خُلق یا اخلاق می‌نامند )عاملی، 
1392: 13(. در این‌باره »ابن مسکویه«57  در کتاب »تهَذیبُ الأخلاق 
و تطهیر الأعراق« اخلاق را ملکه‌ای نفسانی می‌داند که موجب 
می‌شود افعال از نفس بدون تفکر ]و تأمل و به سهولت[ صادر 
گردد )ابن مسکویه، بی‌تا: 51(. معنی مشابهی را فیض کاشانی58  
در کتاب »الحقائق فی محاسن الأخلاق« ذکر کرده است: »بدآن‌که 
خوی عبارت است از هیئتی استوار با نفس که افعال به ‌آسانی و 
بدون نیاز به فکر و اندیشه از آن صادر می‌شود« )کاشانی، 1387: 
122(. با توجّه به تعارف فوق اخلاق به دو بخش تقسیم می‌شود، 
اول ملکاتی که سرچشمۀ پدید آمدن کارهای نیکو بوده و اخلاق 
خوب و »ملکات فضیله« یا »اخلاق حمیده« نامیده می‌شوند و 
دوم آن‌هایی که منشأ اعمال بد است و به آن اخلاق بد و »ملکات 
رذیله« یا »اخلاق رذیله« گفته می‌شود )مکارم شیرازی، 1385: 24(. 

فلسفۀ اخلاق
جای  اخلاق  فلسفۀ  حیطۀ  در  اخلاقی  »چرا«های  از  صحبت 
می‌گیرد. سؤالات بنیادینی که بر دیگر مباحث اخلاقی تقدّم دارند. 
محور فلسفۀ اخلاق مفهوم »باید« است. به‌عنوان‌ مثال، چرا باید 
پاک‌دامنی  و  اخلاقی رفت؟ چرا عفّت  دنبال کسب کمالات  به 
پسندیده است؟ چرا باید راست گفت؟ آیا کسب فضایل و دفع 
آیا  اعتباری؟  فایده‌ای  یا  دارند  ما  برای  حقیقی  فایده‌ای  رذایل، 
در اخلاقیات ضرورت و الزامی در کار است؟ آیا احکام اخلاقی 
مطلق و همیشگی‌اند یا نسبی و موقتی؟ و ... در واقع، »فلسفۀ 
اخلاق« به‌طورکلی از پیش‌فرض‌ها و مبادی و مقدمات علم اخلاق 
بحث می‌کند )غرویان، 1379: 29-28(.  آن بخش از پژوهش‌ها 
و بررسی‌های اخلاقی که عهده‌دار پاسخ‌گویی با روش عقلی و 
فلسفی به این‌گونه پرسش‌های بنیادین هستند، »فلسفۀ اخلاق« 

نامیده می‌شود )دیلمی و آذربایجانی، 1387: 17(.

رابطۀ اخلاق و دین
در بحثِ رابطۀ بین دین و اخلاق دو دیدگاه کلی در مورد مبانی 
امری  از: 1.اخلاق  عبارت‌اند  که  بوده  مطرح  اخلاقی  ارزش‌های 
مستقل از دین بوده و ارتباطی به دین ندارد )اخلاق غیردینی(. 

2.اخلاق بدون ارتباط با دین و ایمان و اعتقاد به خداوند تحقق 
نمی‌یابد )اخلاق دینی(. بر اساس نگاه غیردینی به اخلاق، قلمرو 
دین از قلمرو اخلاق جدا است؛ و قلمرو دین مربوط به رابطۀ 
انسان با خدا و قلمرو اخلاق مربوط به رابطۀ انسان‌ها با یکدیگر 
می‌نماید،  مطرح  دین  از  مستقل  را  اخلاق  که  دیدگاهی  است. 
به‌صورتی گسترده‌ در جوامع غربی مطرح گشته و پیشینۀ تاریخی 
آن نیز به تحولاتی که از عصر رنسانس به بعد رخ داد باز‌می‌گردد. 

6.سیر تحول فلسفۀ اخلاق اومانیستی
اخلاق و تفکر اخلاقی در یونان باستان

در نظر نخست می‌توان گفت که دین در اخلاق مردم تأثیر زیادی 
نداشت، زیرا دین یونانی از آغاز مجموعه‌ای از مراسم جادوییِ 
مربوط به افسانه‌ها بود و به اخلاق مربوط نمی‌شد. در حقیقت 
مفهوم اخلاق برای مردم یونان باستان مانند مفهوم امروزی اخلاق 
نبود. نزد یونانیان، آرته )فضیلت(59  معادل لفظ اخلاق امروزی است.

اخلاق و تفکر اخلاقی در قرون وسطی
از قرن دوم تا چهارم، مسیحیت بر تمدن غرب سیطره یافت و افکار و 
ارزش‌های اصلیِ مکاتب فکریِ دنیوی و نیز ادیان رقیب چون آیین 
مانوی و آیین یهود را در خود مستحیل کرد. )ادواردز، 1378: 90(. 
اساسی‌ترین وسیلۀ خوب بودن اخلاقی و روحانی در تمامی فضای 
قرون وسطای اولیه را نظامی مبتنی بر توبه و الهیات وابسته به آن 
فراگرفته بود. این وسیلۀ تقریباً فراگیر و گسترده سه رکن داشت: 
پشیمانی قلبی، اعتراف به گناه و جبران مافات )بکر، 1378: 489(. 
مشخصۀ بارز دورۀ متأخر قرون وسطی نیز امتزاجِ سنّتِ اخلاقیِ 
کتاب مقدّس و اخلاق فلسفی یونان باستان است. در این دوره، 
کتاب »اخلاق نیکوماخوس«60  ارسطو در حدود سال 1247 میلادی 
به لاتین ترجمه شد و به‌شدت اهمیت یافت. )معلمّی، 1380: 45 - 
44(. خلاصه این‌که فلاسفۀ اواخر قرون وسطی فعّالیّت‌های اخلاقی 
را نتیجۀ عقل و اراده برشمرده و انسان را از جنبه‌های مهمی آزاد 
می‌دانستند. ولی تحلیل دقیق چیستیِ اراده، بن‌مایه‌های آزادی آن 
و ارتباط و نسبت آن با عقل، از مهم‌ترین و جدی‌ترین مجادلات 

نظریه‌پردازی‌های اخلاقی آن دوره است )همان: 48(.

اخلاق و تفکر اخلاقی در دورۀ گذر از قرون وسطی به دورۀ مدرن
از قرن چهاردهم  تا شانزدهم میلادی، فلسفۀ اخلاق بیش‌تر جنبۀ 
ارسطویی داشت و تا حدّی رنگ و بوی افلاطونی، اپیکوری61  و 
رواقی62 نیز به خود گرفت. اندیشمندانِ این دوره همگی به‌تبعیتّ 
اعلی  خیر  به  رسیدن  را  اخلاق  فلسفۀ  اولیۀ  هدف  ارسطو،  از 
می‌دانستند که خودش فی‌نفسه مطلوب است، اما سایر چیزها 
به خاطر آن مطلوب هستند. اومانیست‌ها در قرن چهاردهم، در 
ایتالیا فعّالیّت خود را شروع کردند و برخلاف مدرسیان63، هیچ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             9 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


146
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

اقبالی به تفکر اخلاقی ارسطو نشان ندادند و حتی پترارک مؤسس 
نهضت اومانیسم رسالات ارسطو را خشک و نظری دانست و مورد 
انتقاد قرار داد؛ اما اومانیست‌های قرون پانزدهم و شانزدهم به 
تأسی از لئوناردو داوینچی64 جزء هواداران فلسفۀ اخلاق ارسطویی 
شدند )بکر، 1378: 491 - 490(. فلسفۀ اخلاق افلاطونی نیز یکی 
از فلسفه‌های مطرح و مورد بحث این دوره بود. )معلمّی، 1380: 
53(. در این دوره فلسفۀ اخلاق رواقی و اپیکوری نیز مورد بحث و 

بررسی و انتقاد واقع شد )صانع‌پور، 1382: 29(.

اخلاق و تفکر اخلاقی در دورۀ مدرن
از قرن شانزدهم به بعد فلسفۀ اخلاق دچار آفت »فردگرایی«  گردید 
و برداشت فلاسفۀ اخلاق از خوب و بد نیز از دستبرد این آفت مصون 
نماند. در نیمۀ نخست قرن هفدهم، اندیشۀ فلسفیِ تازه‌ای در مورد 
اخلاق، در جریان انقلاب عظیم فکری، سیاسی و ... شروع شد. در 
این دوره مباحث بسیاری پیرامون تفسیر مسیحیت و اخلاقیاتِ آن 
مطرح شد. شک‌گرایی65ِ  نسبی که از مجادلات دینی و معارف تازۀ 
دنیای غیراروپایی ناشی می‌شد، هم گریزناپذیر و هم خطرناک بود.

در آغاز قرن هجدهم به‌صورت وسیع این باور وجود داشت که 
مردم نیاز دارند تا به‌وسیلۀ شخصی یا چیزی خارج از وجودِ خودشان 
نیز  اواخر قرن هجدهم  اخلاقی شوند. در  راهنمایی و مراقبتِ 
کوشش‌های متنوعی صورت گرفت تا اثبات شود انسان‌ها به‌صورت 
کامل تواناییِ ساختِن یک نظام برای راهنمایی و مراقبت خود را 
دارند )بکر، 1378: 499- 495(.  تمامی این طرز تلقی‌های متفاوت، 
نظریات اخلاقیِ متنوعی را ایجاد کرد که در هریک از این نظام‌های 
اخلاقی غایت یا غایاتی موردنظر قرار گرفته و قواعد و فضایل 
مختلفی مطرح شده است )صانع‌پور، 1382: 33(. در سدۀ بیستم 
نیز دگرگونی‌های اخلاقی به حدی رسید که انسان در برابر انسان 
اول و  قرار گرفت و فجایع بسیاری ازجمله جنگ‌های جهانی 
دوم، حملۀ اتمی به هیروشیما، حملۀ هوایی سنگین به دِرسِدِن66  
آلمان، فجایع انسانی در كشورهای آفریقایی، اروپایی، آمریكایی 
و آسیایی و... همه و همه یكی پس از دیگری واقعیّتِ انسان 
مدرن را آشكارتر كرد. انسان نه‌فقط امر مقدّس را از چهرۀ دنیا 
زدود و در برابر خدا طغیان کرد، كه خود را نیز به بردگیِ نفس 
امّاره کشاند. عقل، ضعیف و لجام‌گسیخته شد تا جایی‌که انسان 

را از کنترل بر خود ناتوان کرد.

7.منشأ ارزش‌های اخلاقی در اندیشۀ اومانیستی
دیدگاه اومانیسم در مورد اخلاق، این است که، ارزش‌های اخلاقی 
هیچ منبع فراطبیعی نداشته و صرفاً برخاسته از تجربه‌های انسانی 
است؛ و اگر تجربیات انسانی را کنار بگذاریم، ارزش‌های اخلاقی 
فاقد معنا خواهند بود. از این‌رو، کلیۀ نظام‌های الهیاتی که درصدد 

یافتن فرامین اخلاقیِ مطلق از منابع خداباورانه هستند، غیرقابل 
تأیید بوده، حتی اگر این فرمان‌ها از ناحیۀ پیامبران الهی یا از 
ناحیۀ دیگر رهبران الهی اعلام شده باشند؛ در حقیقت دیدگاه 
احساسات  و  امیال، عواطف  را،  اخلاق  منشأ  اومانیستیِ مدرن، 
انسانی می‌پندارد؛ یعنی هر‌چیزی‌که انسان بر اساس امیال خود به 
آن مشتاق باشد خوب است و از هر چه روی‌گردان و متنفّر باشد 
بد است )نبویان، 1381/ب: 32-31(. چنان‌که جرمی بِنِتام67  در 
این مورد می‌گوید: »خوب یعنی خواستنی و بد یعنی نخواستنی« 
)آربلاستر، 1377: 202(. از سوی دیگر چون به باور اومانیسم هیچ 
ارزش و معیار کامل و مطلق اخلاقی، جدای از آن‌چه انسان‌ها 
به‌صورت فردی یا اجتماعی برای خود انتخاب می‌کنند وجود ندارد، 

ارزش‌ها را متکثر و نسبی می‌داند

8.نسبی‌گرایی مؤلفۀ اصلی اخلاق اومانیستی
از نسبیّت اخلاق، آن است که حُسن و قبُح اخلاقی،  »مقصود 
متناسب با زمان و مکان و افراد و اقوام و شرایط، تفاوت بیابد« 
)یوسفیان و الهامی‌نیا، 1376، ج 1: 30(. در معرفت‌شناسی که 
مبتنی بر اومانیسم یا دیدگاه‌های غیردینی باشد، کثرت دیدگاه‌ها و 
نظرات امری بسیار طبیعی و بلکه قطعی است. زیرا تمامی نظرات 
و دیدگاه‌ها منشأ و مبدأیی جز هواهای نفسانی و عقل جزوی 
انسان ندارد. عقلی که خود را از هدایت، ارشاد، تفکر غیبی و 
قدُسی و وحیانی بی‌نیاز می‌بیند و در حقیقت عقلی است منقطع 
از وحی. در آیات بسیاری از قرآن کریم بر تفکر و اندیشیدن و 
تعّقل تأکید شده، اما در کنار این تأکیدات، تعّقلی نیز که در سایۀ 

تمنیّات نفسانی قرار داشته باشد مردود است.

نسبی‌انگاری زمانی سیطره می‌یابد که عقلِ نفسانیّت‌مدار اصالت 
پیدا کند. در این حالت مبنای مقدس و مطلقی که تعیین‌کنندۀ 
احکام الهی و حدودِ ارزش‌های اخلاقی‌ است، یعنی همان ساحت 
قدسیِ حضرتِ حق، مورد انکار و بی‌توجّهی قرار خواهد گرفت. 
در نتیجه خودبنیادانگاری نفسانی همراه با نسبی‌گراییِ خواهد 
اهواء آدمی متکثر است و وقتی عقل بشر  بود. روی‌هم رفته، 
ذیل نفسانیّت یا ادراکات حسی و تجربی وی قرار بگیرد، قطعاً 
نسبی‌انگاری را در پی خواهد داشت. )زرشناس، 1394: 43(. به 
اعتقاد اومانیست‌ها اخلاق ساختۀ انسان و برخاسته از متن فرهنگ 
است. بر همین اساس، اخلاقِ مطلقی در کار نیست و انسان تحت 
هر شرایطی و در هر حالتی بایستی معیارهای اخلاقی را با توجّه 

به منافع و قضاوت‌های خود سازگار نماید.

نتیجه‌گیری‌
از آن‌چه در این پژوهش بیان شد، مشخص می‌شود که سیطرۀ 
اومانیسم در مکاتب فکری غربی، در دوره‌های گوناگون و به اشکال 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            10 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


147
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

و عناوین مختلف، به‌وضوح قابل مشاهده است. همان‌گونه که 
پیشتر اشاره شد، اومانیسم با محوریت بخشیدن به انسان، همه چیز 
را با بشر تعریف می‌نماید، حتی خدا و الگویی از قوانین و مقرّرات 
عرفی و آن‌چه انسان، چه فردی و چه جمعی درست بداند، برای 
زندگی ارائه می‌دهد، در نتیجه اومانیسم، صرفاً در حد یک مکتب 
و مرام نبوده بلکه روحِ حاکم بر تمام وجوهِ زندگی و تفکر فلسفی، 

علمی، سیاسی، اجتماعی، دینی و هنری مغرب زمین است.

در دیدگاه اومانیستی، رابطۀ انسان و نیز تمام موجودات جهان، 
با خداوند به‌عنوان مبدأ، معاد و مقصد قطع شده است. یعنی 
انسان، نه رابطه‌ای با خداوند دارد و نه رابطه‌ای با معاد. در نتیجه، 
به خودش وانهاده شده است. اومانیست‌ها با دیدگاه مادّی خود، 
یا وجود خدا و معاد را منکرند یا این‌که بر فرض قبول آن، برای 
خداوند و معاد هیچ نقشی در شئون مختلفِ حیاتِ انسانی قائل 
نیستند. بلکه معتقدند اوامر و نواهی الهی باید خود را مطابق با 
خواست‌های انسان نمایند و اگر در موردی دین و آموزه‌های آن با 

خواسته‌های انسان در تضاد باشد، محکوم به شکست است.

چنان‌که گذشت، دیدگاه اومانیستی، منشاء ارزش‌های اخلاقی را 
منحصر به درون انسان می‌داند و منشأیی خارج از وجود انسان 
یعنی خداوند یا انبیاء را مردود می‌داند. از نگاه پارادایم اومانیسم، 
امیال و خواست‌های انسان، تنها منشأ و ملاک ارزش‌های اخلاقی 
هستند و درواقع ارزش‌های اخلاقی باید در خدمت امیال انسان 
اخلاقیِ  ارزش‌های  اومانیسم،  در  که  این‌روست  از  بگیرند.  قرار 
مطلق وجود ندارد و اخلاق اومانیستی بر نسبیتّ استوار است؛ 
و به دلیل همین رویکردِ نسبی‌انگارانه است که شاهد مکاتب و 

نظریه‌پردازان گوناگون و کثرت دیدگاه‌های اخلاقی هستیم. 

از تبیین ماهیّت هنر و هنرمند نیز مشخص گردید، که تعاریف 
و نظریات پیرامون هنر، همگی به سمت درک و دریافت صِف 
انسان از هنر و آثار هنری پیش رفته و کمتر به وجه متعالی و 
معنوی هنر پرداخته‌ شده است. چنان‌که گذشت، برخی از این 
تعاریف متمرکز بر هنرمند به‌عنوان خالق و پدیدآور هستند، برخی 
متمرکز بر خود اثر هنری و برخی نیز مخاطب‌محور هستند؛ تا 
جایی‌که تعدد و کثرت این تعاریف در سدۀ بیستم و آشفتگی 
معنایی که در اثر این کثرت به‌وجود آمد باعث شد، هنر و ناهنر 
با هم درآمیزد و هر ساخته و مصنوع دست هنرمند که به دنیای 
هنر عرضه و معرفی می‌گردد، ذیل تعریف هنر قرار بگیرد. مفهوم 
هنرمند نیز به‌تدریج از دورۀ رنسانس به این‌سو دگرگون گشت و 
مفهوم »هنرمند-نابغه« که مولود عصر رنسانس است، هنرمند را در 
تعریف و ماهیّتی جدید به جامعه معرفی نمود و هنری زاده شد 

که یک‌سره در خدمت ذهنیّتِ هنرمند است.

همین کثرت دیدگاه‌ها در رابطه با پیوند میان هنر و اخلاق نیز 
این  پیرامون  فراوانِ  مجادلات  و  مناقشات  و  می‌شود  مشاهده 
موضوع، این مسئله را به‌خوبی نشان می‌دهد. رویکرد اومانیستی 
به هنر، بیشتر بر طبل استقلال اثر هنری از اخلاق کوبیده است 
تا پیوند اخلاقیات با هنر. برخی نظریه‌پردازان نیز حتی بازتابِ 
مسائل غیراخلاقی در هنر را برای رسیدن به فهم اخلاقی مفید 
دانسته‌اند و از نظرشان دیدگاه اخلاق‌گرایان‌ که قائل به پیوند هنر 
و زیبایی‌شناسی با اخلاق هستند، مردود است. زیرا زیبایی‌شناسی 
را جدای از اخلاق در نظر گرفته‌اند، که قبُح اخلاقی تأثیری بر ارزش 
آن نمی‌گذارد. به‌نظر می‌رسد، از دیدگاه اومانیستی که بشر در آن 
محور و معیار است و تمنیّات و تمایلات نفسِ انسانی در آن حرف 
اول را می‌زند، انتظاری جز این نرود، که همان‌گونه که منکر دین و 
بایدها و نبایدها و ارزش‌های دینی می‌شود، منکر اخلاق و پیوند 
آن با هنر نیز بشود. بشر غربی، با فراموش کردن حقیقتِ وجودی 
خویش، همه چیز را در نسبت با تمایلات مادّی و نفسانی خویش 

تعریف می‌کند تا با قوانینِ الهیِ صادر شده از عالم معنا.

در جامعۀ غربی که اصول اومانیستی و انسان‌محوری حاکم است 
و دین و خداباوری به زاویه رانده‌ شده‌اند، ارزش‌های جامعه را 
خواهش‌ها و تمنیّات بشری رقم می‌زنند. به‌نظر می‌رسد هر چه 
جامعه‌ای بیشتر از دین و تفکرات دینی فاصله بگیرد، نفسانیاّت 
عرصۀ بازتری برای تاخت و تاز پیدا می‌کنند و هنر و ارزش‌های 
فرهنگی نیز در چنین اجتماعی مصون از نفسانیاّت نخواهند بود. 
چنان‌چه فلسفۀ وجودی هنر در لذّت خلاصه گردد و از آن‌جایی‌که 
هنر با لذّت همراه است و لذّت نیز با یکنواختی بیگانه است و 
برای استمرار به دنبال تغییر و تنوع است، ارزش‌هایی که در هنر 

ظهور و بروز می‌یابند، ارزش‌های ثابت و پایداری نخواهند بود. 

ارزش قلمداد شود  در شرایطی که هنر، خود به‌عنوان والاترین 
ناگزیر باید ارزش‌های اخلاقی را نیز بر آن منطبق کرد و ارزش‌های 
ارزش  تأثیر می‌پذیرند. پس مادامی‌که هنر، یک  از هنر  اخلاقی 
اخلاقی را ترویج کند مورد قبول واقع نمی‌شود. برخی از متفکرانِ 
حوزۀ زیبایی‌شناسی، اخلاق را تابع هنر دانسته و تجربۀ هنر را 
بزرگ‌ترین تجربۀ بشری می‌دانند که هیچ عاملی نباید برای آن 
آنان تجربۀ زیبایی‌شناسی را به هر راه و  ایجاد مزاحمت کند. 
روشی بزرگ‌ترین مقصودِ زندگی انسان می‌دانند و اگر هنر نمود 
غیراخلاقی نیز داشته باشد، در مقابِل تجربۀ مهمی که به دست 

می‌دهد هیچ اهمیتّی ندارد.

پی‌نوشت‌ها
Art .1

نخستین  و  سقراط  شاگرد  یونانی،  فیلسوف  ق.م(   427-347(  :Plato  .2
فیلسوفی که آثار مکتوب از او به‌جا مانده است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            11 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


148
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

Count Lev Nikolayevich Tolstoy .3: )1910-1828 م.( نویسندۀ روسی.
و  منتقد  مورخ،  فیلسوف،  م.(   1866-1952(  :Benedetto Croce  .4

سیاست‌مدار ایتالیایی.
Arthur Clive Heward Bell .5: )1964-1881 م.( منتقد هنر.

Mimetic, Imitative, Representational .6
  Expression .7

Formalism .8
The resemblance to a paradigm .9

Cluster Version .10
Conventionalist .11

Functionalist .12
13.برای مطالعۀ بیشتر، ر.ک.:  دانشنامۀ زیبایی‌شناسی، ویراستۀ بریس گات 
تهران:  مترجمان،  گروه  ترجمه:  هفتم،  چاپ  لوپس،  مک‌آیور  دومینیک  و 

فرهنگستان هنر.
Homer .14: احتمالاً 800 پیش از میلاد. شاعر و داستان‌سرای یونانی.

Hesiod .15: )846-777 ق.م( شاعر یونانی.
Techne .16

Martin Heidegger .17: )1976-1889 م.( فیلسوف آلمانی.
Dollies .18: به معنای وهم، خیال، فریب.

Poiesis .19
Praxis .20

21. سده‌های میانه، عهد میانه یا  قرون وسطی نام یکی از چهار دوره‌ای است 
که برای تقسیم‌بندی تاریخ اروپا استفاده می‌شود. این چهار دوره عبارت بودند 
از دوران کلاسیک باستان، قرون وسطی، عصر نوزائی )رنسانس( و دوران 
جدید یا مدرن که از ۱۶۰۰ میلادی شروع می‌شود. برای مطالعۀ بیشتر، ر.ک.: 
دایره‌المعارف مصوّر تاریخ جهان، نوشتۀ دیویس هارت و آدام هارت، چاپ 
اول، ترجمه: الهام شوشتری‌زاده، تهران: انتشارات ستارۀ سبز، صص 188-190.

Ananda Coomaraswamy .22: )1947-1877 م.( پژوهشگر هنر سنّتی و 
فیلسوف هندی.

23. )1312 ه.ش( فیلسوف و متألۀ سنت‌گرای ایرانی و استاد علوم اسلامی در 
دانشگاه جرج واشینگتن. 

24. )1397-1313 ه.ش( فیلسوف و اندیشمند معاصر ایرانی.
Romanticism .25: »جنبشی هم‌زمان با نخستین انقلاب‌های اجتماعی و 
سیاسی عصر جدید، که دگرگونی ژرفی در ذهن انسان اروپایی پدید آورد. 
دورۀ اوج این جنبش از 1790 تا 1840 میلادی بود. مضمون‌های شاخص 
هنر رمُانتیک این دوره عبارت بودند از: عشق به منظره‌های بکرِ طبیعی و 
جلوه‌های قاهرِ طبیعت و امور رمزآمیز و غریب در هر هیئت و ظاهری؛ غم 
غربت دربارۀ دوران گذشته؛ اشتیاق پرشور به نیروهای لجام گسیخته؛ تمایل 

شدید به آزادی« )پاکباز، 1380: 257(.
26. برای مطالعۀ بیشتر، ر.ک.: نظریه‌های فلسفی و جامعه‌شناختی در هنر، 

نوشتۀ علی رامین، چاپ سوم، تهران: نشر نی، ص 27.
What is Art .27?: )1897م.(

 ،)La mort de l'auteur( به فرانسوی :The Death of the Author .28
مقاله‌ای از رولان بارت ]Roland Gérard Barthes: )1980-1915 م.([ منتقد 
ادبی و نظریه‌پرداز فرانسوی است. این مقاله روش سنتی نقد ادبی را که قصد 
نویسنده و تاریخچه زندگی وی را در تفسیر متن دخالت می‌دهد به چالش 
می‌کشد و در عوض پیشنهاد می‌دهد که نویسنده یا پدیدآور از متن جدا باشد.
Republic .29: کتاب شامل ۱۰ نمایش‌نامه به‌صورت گفتگو میان سقراط و 
افراد دیگر است و در آن به مسائلی از قبیل عدالت، نوع حکومت و حقیقت 

پرداخته شده است.
دانشنامۀ  از: گات، بریس )1395(، »هنر و اخلاق« در کتاب:  30. به نقل 
زیبایی‌شناسی، ویراستۀ بریس گات و دومینیک مک‌آیور لوپس، ترجمه: گروه 

مترجمان، چاپ هفتم، تهران: فرهنگستان هنر )صص 252-257(.
Autonomism .31

دانشنامۀ  از: گات، بریس )1395(، »هنر و اخلاق« در کتاب:  32. به نقل 
زیبایی‌شناسی، ویراستۀ بریس گات و دومینیک مک‌آیور لوپس، ترجمه: گروه 

مترجمان، چاپ هفتم، تهران: فرهنگستان هنر )ص 254(.
David Hume .33: )1776-1711 م.( فیلسوف انگلیسی )اسکاتلندی( و از 

.)Empiricism( پیشروان مکتب تجربه‌گرایی
نظریه  ر.ک.:  بیشتر،  مطالعۀ  برای  تصوری؛  چهارچوب   :Paradigm  .34
جامعه‌شناسی دوران معاصر، نوشتۀ جورج ریترز(، ترجمه: محسن ثلاثی، 

چاپ دوم، تهران: انتشارات علمی، ص 632. 
Flavius Valerius Aurelius Constantinus Augustus .35: )337-272 م.( 

کنستانتین یکم یا کنستانتین کبیر؛ امپراطوری روم.
 Mythologism .36

Paganism .37: کفرکیشی؛ کلمۀ پاگان برای مسیحیان مترادف مشرک و کافر 
است. برای مطالعۀ بیشتر، ر.ک.:  تاریخ جادوگری، نوشتۀ ایرج گلسرخی، چاپ 

اول، تهران: نشر علم، ص 170.
Christianism .38

Secularism .39:  دنیا‌گرایی یا جدا انگاری دین از سیاست عقیده‌ای است، 
مبنی بر جدایی نهادهای حکومتی و کسانی که بر مسند دولت می‌نشینند، از 
نهادهای مذهبی و مقام‌های مذهبی است. این تفکر به‌صورت کلی ریشه در 

عصر روشنگری در اروپا دارد )آؤث‌ویت و باتامور، 1396: 696(
Neopaganism .40

Subjectiv .41
42. ایمان در لغت به معنی »گرویدن« و تسلیم توأم با اطمینان خاطر« 
است. برای مطالعۀ بیشتر، ر.ک.: مجموعه آثار، ج 2 – 3 - 23، نوشتۀ مرتضی 

مطهری، چاپ هجدهم، تهران: انتشارات صدرا، ص 139.
43. حجرات/ 14.

Individualism .44
محقق  م.(   1886-1951(  :René-Jean-Marie-Joseph Guénon  .45
سنت‌گرای فرانسوی که پس از اسلام آوردن نام »شیخ عبدالواحد یحیی« را برگزید.

46. عقل جزوی یا جزئی با سود و زیان دنیایى و عالم طبیعت سر و کار دارد و 
آمیخته به وهم، شک و شهوت است. این عقل را »عقل حسابگر« نیز نامیده‌اند. 
Rationalism .47: خِردَگرایی یا عقل‌گرایی یا مکتب اصالت عقل؛ به معنی 
تکیه بر اصول عقلی و منطقی در اندیشه، رفتار و گفتار است )آؤتویت و 

باتامور، 1392: 638(.
 »Nihil« است.  گرفته شده   »Nihil« کلمۀ  لاتین  ریشۀ  از  نیهیلیسم   .48
در لغت به معنای »نیست« یا »هیچ« و در ترجمۀ فارسی، نیهیلیسم را 
می‌توان »نیست‌انگاری« یا »هیچ‌انگاری« ترجمه کرد که البته به نظر می‌آید 

»نیست‌انگاری« ترجمۀ دقیق‌تر و نیز رایج‌تری است )زرشناس، 1396: 16(.
Absurde .49

Feminism .50
Allan David Bloom .51: )1992-1930 م.( فیلسوف آمریکایی.

The Closing of the American Mind .52: )1987 م.(
Sexual Revolution .53

Naturalism .54
55. مطالعۀ بیشتر: )غرویان، 1379: 25(.

56. ابوالقاسم حسین بن محمد ]معروف به راغب اصفهانی[ )502- نیمۀ اول 
قرن چهارم ه.ق(. لغت‌شناس و از ادیبان و حکیمان ایرانی.

57. ابوعلی احمد بن محمد بن یعقوب مَسکَوَیه رازی )421-326/320 ه.ق( 
فیلسوف، دانشمند و ادیب ایرانی.

58. ملا محمدمحسن فیض کاشانی )۱۰90- 1007 ه.ق.(. ، دانشمند، حکیم،  
فیلسوف، محدث و عارف ایرانی.

59. مفهوم »فضیلت« عموماً ترجمۀ واژه آرتِهِ )Arête( یونانی است كه معادل 
لاتین آن ویترویوس )Virtus( و كاربرد رایج انگلیسی آن )Virtue( است. 
آرته، تاریخی كهن دارد. كاربرد آن به شش قرن پیش از میلاد می‌رسد، تا 
آن‌كه به دست افلاطون و ارسطو در معنایی اخلاقی تثبیت می‌شود. آرتِهِ، كه 
خود ریشه در واژۀ آنرِ )Aner(، به معنای مرد در برابر زن دارد، در اصل به 
معنای هر نوع فضلیتی است كه شامل قدرت بدنی نیز می‌شود. افلاطون در 
جمهوری از آرتۀ اسب سخن می‌گوید؛ یعنی آن‌چه مایة برتری اسبی بر دیگر 

اسبان می‌گردد )افلاطون، 1380، ج 4: 48(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            12 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


149
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

زمینۀ  در  ارسطو  اثر  شناخته‌شده‌ترین   :The Nicomachean Ethics .60
اخلاق که نقشِ برجسته‌ای در معرفی اخلاق ارسطویی دارد. از ده کتاب 
تشکیل می‌شود و بر مبنای یادداشت‌برداری از سخنان ارسطو در لیسیوم شکل 
گرفته است. این اثر، یا توسط نیکوماخوس )پسر ارسطو( ویرایش شده یا به 

او تقدیم شده است. 
Epicureanism .61: فلسفۀ لذّت یا لذّت‌گرایی. مکتبی فلسفی بر اساس 
آموزه‌های فیلسوف یونان باستان، اپیکور است که حدود ۳۰۷ سال پیش از 

میلاد مسیح پایه‌گذاری شد.
 Zeno of( مکتبی فلسفی است که به‌وسیله زنون کیتسیونی :Stoicism .62

Citium( تأسیس شد. درنظر آن‌ها هرچه حقیقت دارد مادّی است.
Scholasticism .63: فلسفه مَدرسَی یا اسکولاستیسم روشی از تفکر انتقادی 
است که توسط دانشگاهیان قرون وسطی از حدود ۱۱۰۰ تا ۱۵۰۰ م. در اروپا 

تدریس می‌شد.
مخترع  و  دانشمند  م.(هنرمند،   1452-1519(  :Leonardo da Vinci  .64

ایتالیایی.
Skepticism .65

Dresden .66: مرکز ایالت زاکس در کشور آلمان.
Jeremy Bentham : .67 )1832-1748 م.( فیلسوف و حقوق‌دان انگلیسی.

فهرست‌ منابع 
قرآن کریم

ابن مسکویه، احمدبن‌محمد، )بی‌تا(، تهذیب الأخلاق و تطهیر الأعراق، مقدمه 
نویس: حسن تمیم، اصفهان: انتشارات مهدی.

ادواردز، پل، )1378(، فلسفۀ اخلاق، ترجمه: ان‌شاءالله رحمتی، چاپ اول، 
تهران: مؤسسه فرهنگی انتشاراتی تبیان.

افلاطون، )1380(، دورۀ کامل آثار افلاطون، ترجمه و تصحیح: محمدحسن 
لطفی و رضا کاویانی، ج 4، چاپ سوم، تهران: انتشارات آگاه.

آربلاستر، آنتونی )1377(، لیبرالیسم غرب: ظهور و سقوط، ترجمه: عباس مخبر، 
چاپ سوم، تهران: نشر مرکز.

آوینی، سید مرتضی، )1392(، رستاخیز جان، چاپ چهارم، تهران: نشر واحه.
آوتوِیت، ویلیام و تام باتامور، )1392(، فرهنگ علوم اجتماعی قرن بیستم، 

ترجمه: حسن چاوشیان، چاپ اول، تهران: انتشارات غزال. 
آؤث‌ویت، ویلیام و تام باتامور، )1396(، فرهنگ‌نامۀ اندیشۀ اجتماعی مدرن، 

ترجمه: علی‌اکبر معصوم‌بیگی، چاپ اول، تهران: انتشارات نگاه.
برمودس، خوزه لوئیس و سباستین گاردنر، )1387(، هنر و اخلاق، ترجمه: 

مشیت علائی، چاپ اول، تهران: فرهنگستان هنر.
بکر، لارنس، )1378(، تاریخ فلسفۀ اخلاق غرب، ترجمه: گروه مترجمان، چاپ 

اول، قم: مؤسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(.
بلخاری‌قهی، حسن، )1392(، در باب نظریۀ محاکات )نظریۀ هنر در فلسفۀ 

یونانی و حکمت اسلامی(، چاپ اول، تهران: نشر هرمس.
بلخاری‌قهی، حسن، )1395(، جامعه‌شناسی اخلاقی هنر، تهران: سوره مهر.

بلوم، آلن، )1396(، بسته شدن ذهن آمریکایی )نگاهی انتقادی به فرهنگ 
دانشگاهی(، ترجمه: مرتضی مردیها، چاپ اول، تهران: پژوهشکدۀ مطالعات 

فرهنگی و اجتماعی.
بیرو، آلن، )1370(، فرهنگ علوم اجتماعی، ترجمه: باقر ساروخانی، چاپ دوم، 

تهران: انتشارات کیهان.
پاکباز، روئین، )1380(، در جستجوی زبان نو )تحلیلی از سیر تحول هنر 

نقاشی در عصر جدید(، چاپ سوم، تهران: موسسه انتشارات نگاه.
جانسون، روبرت )1387(، »انواع اومانیسم«، ترجمه: هدایت علوی‌تبار، نشریۀ 

فرهنگ، سال بیست و یکم، شمارۀ 65، صص 151-182.
چراغی کوتیانی، اسماعیل، )1389(، خانواده، اسلام و فمینیسم: تبیین رویکرد 
اسلام و فمینسم به کارکردهای خانواده، چاپ اول، قم: انتشارات مؤسسۀ 

آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(.
ترجمه: عباس زریاب خوئی، چاپ  تاریخ فلسفه،  دورانت، ویل، )1380(، 

شانزدهم، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی. 
دیلمی، احمد و مسعود آذربایجانی، )1387(، اخلاق اسلامی، چاپ پنجاه و 

هفتم، تهران: دفتر نشر معارف.
راغب اصفهانی، ابی‌القاسم حسین‌بن‌محمد، )بی‌تا(، المفردات فی الغریب 

القرآن، ج 1، چاپ اول، ریاض: مکتبه النزار مصطفی الباز.
رامین، علی، )1393(، نظریه‌های فلسفی و جامعه‌شناختی در هنر، چاپ سوم، 

تهران: نشر نی.
زرشناس، شهریار )1394(، مبانی نظری غرب مدرن، چاپ دوم، تهران: نشر 

معارف.
غرب  داستانی  ادبیات  در  ابسورد  نهیلیسم   ،)1396( شهریار،  زرشناس، 
)داستایوفسکی، کافکا، کامو، سارتر(، چاپ اول، تهران: پژوهشگاه فرهنگ 

و اندیشۀ اسلامی.
ژیمنز، مارک، )1392(، زیباشناسی چیست؟، ترجمه: محمد رضا ابوالقاسمی، 

چاپ دوم، تهران: نشر ماهی.
شایگان، داریوش، )1392(، آسیا در برابر غرب، چاپ دهم، تهران: مؤسسۀ 

انتشارات امیر کبیر.
شپرد، آن، )1386(، مبانی فلسفۀ هنر، ترجمه: علی رامین، چاپ ششم، تهران: 

شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.
مرکز  تهران:  اول،  چاپ  دین،  و  اخلاق  فلسفۀ   ،)1382( مریم،  صانع‌پور، 

مطالعات و انتشارات آفتاب توسعه.
صانع‌پور، مریم، )1389(، نقدی بر مبانی معرفت‌شناسی اومانیستی و درآمدی 

بر مبنای معرفت‌شناسی دینی، چاپ دوم، تهران: کانون اندیشۀ جوان.
ناصری(،  اخلاق  از  )تحریری  الاخلاق  توضیح   ،)1392( ابن خاتون،  عاملی، 
تحقیق و تصحیح: سیدمحمدرضا رضاپور، چاپ اول، مشهد: انتشارات آستان 

قدس رضوی.
غرویان، محسن، )1379(، فلسفۀ اخلاق، چاپ دوم، تهران: مرکز تحقیقات 

اسلامی سپاه.
کارول، نوئل، )1386(، درآمدی بر فلسفۀ هنر، ترجمه:صالح طباطبائی، چاپ 

اول، تهران: فرهنگستان هنر.
و  تصحیح  الحقایق،  ترجمۀ   ،)1387( نورالدین‌محمدبن‌مرتضی،  کاشانی، 

تحقیق: عبدالله غفرانی، چاپ اول، تهران: مدرسۀ عالی شهید مطهری.
کرول، نوئل، )1392(، هنر و قلمرو اخلاق، ترجمه: محسن کرمی، چاپ اول، 

تهران: نشر ققنوس.
کوماراسوآمی، آناندا، )1393(، فلسفۀ هنر مسیحی و شرقی، ترجمه و شرح: 

امیرحسین ذکرگو، چاپ سوم، تهران: فرهنگستان هنر.
دانشنامۀ زیبایی‌شناسی،  گات، بریس، )1395(، »هنر و اخلاق« در کتاب: 
ویراستۀ بریس گات و دومینیک مک‌آیور لوپس، ترجمه: گروه مترجمان، چاپ 

هفتم، تهران: فرهنگستان هنر.
گنون، رنه، )1393(، بحران دنیای متجدد، ترجمه: حسن عزیزی، چاپ پنجم، 

تهران: موسسۀ انتشارات حکمت.
بکر، لارنس، )1378(، تاریخ فلسفۀ اخلاق غرب، ترجمه: گروه مترجمان، چاپ 

اول، قم: مؤسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(.
معلمی، حسن، )1380(، مبانی اخلاق )در فلسفۀ غرب و فلسفۀ اسلامی(، 

چاپ اول، تهران: مرکز نشر پژوهشگاه فرهنگ و اندیشۀ اسلامی.
مفتونی، نادیا، )1393(، فارابی و مفهوم‌سازی هنر دینی، چاپ اول، تهران: 

سورۀ مهر.
مکارم‌شیرازی، ناصر، )1385(، اخلاق در قرآن، ج 1، چاپ چهارم، قم: مدرسه 

الامام علی بن ابی‌طالب )علیه-السلام(.
نبویان، سید محمود، )1381(، »خدا محوری یا اومانیسم؟«، رواق اندیشه، سال 

دوم، شمارۀ 13، صص 19-32.
نصر، سیدحسین، )1387(، جوان مسلمان و دنیای متجدد، ترجمه: مرتضی 

اسعدی، چاپ هفتم، تهران: طرح نو.
وکیلی، هادی، )1384(، »نقد مبانی اومانیستی حقوق بشر غربی«، کتاب نقد، 

سال دهم، شمارۀ 36، صص 129-154.
هارت‌دیویس، آدام‌هارت، )1395(، دایره‌المعارف مصوّر تاریخ جهان، ترجمه: 

الهام شوشتری‌زاده، چاپ اول، تهران: انتشارات ستارۀ سبز.
یوسفیان، نعمت‌الله و علی‌اصغر الهامی‌نیا، )1376(، اخلاق اسلامی، ج 1، 

چاپ اول، تهران: مرکز تحقیقات اسلامیِ نمایندگی ولی فقیه در سپاه.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            13 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html


150
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

Abstract
The relation between art and ethic has been always considerable for the scholars. 
From the Plato time, this relation was the center of attention of the philosophers and 
from the Renaissance period onward, the scholars considered the relation between 
art, ethic and truth. The relation between art and ethic is vary and complicated. This 
research, which in its type, is one of the first research that tried to adapt art and ethic, 
aimed to answer three main questions: 1-How is the art in humanist though, 2- what 
are the ethic characteristics in humanism? And 3- what is the aim and extreme of art 
in the humanistic ethic? 
With the study of both ethical humanistic process and western art process, and also 
regarding to the different art theories of art and ethic interaction, this research shows 
that the theories about art and its relation with ethic is vary and therefore there is 
no comprehensive definition in this realm. According to many art scholars, art and 
ethic, each has its own way and should not be mixed and combined. The data of 
this research was collected through library studies. The method of this research is 
comparative, descriptive and annalistic. Regarding to the methodology and type, this 
research is classified as fundamental and theoretical.

Keywords
Art, Ethic, Humanism, Ethical Humanistic.

The Relation between Art and Ethic
in Humanist Though
Tayebeh Moeini
Master of Art History in Islamic World, School Of Visual Art, College Of Fine Arts, University Of Tehran, Tehran, Iran

(Received 08 September 2019, Accepted 01 January 2020)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            14 / 14

https://art-studies.ir/article-1-68-en.html
http://www.tcpdf.org

