
27
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

چکیده
نظریۀ فمینیسم با رویکردهای مختلف هم‌چون رادیکال، آنارشیستی، الغاگرا، مسیحی و ... با محوریت توجه 
به زن و موقعیت اجتماعی او یکی از نظریاتی است که فرصتی برای تحلیل آثار هنری در اختیار پژوهشگران 
قرار می‌دهد. این پژوهش با هدف بررسی این نظریه و کارکردهای اجتماعی و هنری آن، به تحلیل یکی از 
آثار هنرمند نقاش، گوستاو کوربه با نام کارگاه نقاش انجام گرفت. شیوه انجام این پژوهش از منظر هدف، 
بنیادی-نظری و از منظر شیوه انجام، توصیفی-تحلیلی بود. اطلاعات نیز به شیوه کتابخانه‌ای به‌دست آمد. در 
این پژوهش بعد از بررسی  نظریۀ فمینیسم از منظر نظریه‌پردازان مختلف، به روند حرفه‌ای کوربه و سپس 
به تابلوی موضوع پژوهش پرداخته شد. بررسی‌ها نشان می‌دهد حضور زن برهنه در این اثر، ادامۀ سنت 
پرده‌نگاری در غرب و تمایل مستتر جنسی به نمایش پیکرۀ برهنۀ زن است.  جایگاه و موقعیت زنان در این اثر 
مبیّن تجسم ایشان در وضعیت و شرایطی استاندارد و متعارف برای زنان و هم‌چنین دال بر منفعل بودن ایشان 
در پذیرش شرایطی است که بر ایشان تحمیل می‌گردد. برخلاف مردان که موقعیت‌های اجتماعی هم‌چون 

امپراطور، وزیر، انقلابی، شاعر، فیلسوف و مجموعه‌دار دارند، هیچ‌یک از زنان درون اثر شناخته شده نیستند.

واژه‌های کلیدی
فمینیسم، نقد، گوستاو کوربه، کارگاه نقاش.

واکاوی رویکرد فمینیسم در نقد و تحلیل آثار هنری 
با تاکید بر تابلوی کارگاه نقاش اثر گوستاو کوربه*

مریم عادل**

دانشجوی دکتری رشته پژوهش هنر، گروه مطالعات عالی هنر، دانشکده هنرهای تجسمی پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران، ، تهران، ایران.
]تاریخ دریافت مقاله: 98/05/05، تاریخ پذیرش نهایی: 98/10/07[

*مقالۀ حاضر، برآمده از مباحثِ مطروحه و پژوهش‌های انجام‌شده در کلاس درس »نقد و تحلیل آثار هنری« در دانشکده هنرهای تجسمی پردیس 
هنرهای زیبای دانشگاه تهران است.

  E-mail : jalimohammadi@yahoo.com  ،09121762735 :نویسنده مسئول، تلفن**

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             1 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


28
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

مقدمه
شاید بتوان مقالۀ لیندا ناکلین1  در سال 1971 را با عنوان: »چرا 
هنرمند بزرگ زن وجود نداشته است؟2 « نقطۀ آغاز توجه مطالعات 
فمینیستی3  به هنرها به‌ویژه »هنرهای زیبا« دانست؛ گرچه جنبش 
اجتماعی فمینیسم از قدمتی در حدود دو قرن برخوردار است، 
اما تنها با توسعۀ حوزۀ مطالعات زنان و به‌‌عبارت دیگر حضور 
فمینیسم در دانشگاه‌ها و محیط‌های آکادمیک و تبدیل آن به 
نظریه‌ای اجتماعی است که برای اولین بار به دیگر حوزه‌های علمی 
و فرهنگی از جمله هنر راه یافت. آن‌چه در پرسش ناکلین مستتر 
است: مسئلۀ جنسیت4  است؛ این‌که چگونه جنسیت به مثابۀ امری 
برساختۀ فرهنگ و به اعتباری قدرت و نه مسئله‌ای زیست‌شناختی، 
می‌تواند از ورود زنان به عرصۀ هنر جلوگیری به عمل آورد یا زنان 
هنرمند را نادیده بگیرد یا تقلیل‌دهندۀ جایگاه زن به ابژۀ نگاه 
خیرۀ مرد به‌عنوان هنرمند، منتقد یا تماشاگر  باشد.  لوسی‌اسمیت 
می‌گوید: »نظریۀ هنری فمینیست یک مجموعۀ فکری منسجم 
است که در خلاء تئوریک جهان هنر معاصر- پس از افول تفکر 
مارکسیسم5 - تأثیر شگرفی بر تکامل نقد هنری به مفهوم کلی‌اش 
بر جای نهاد. این نظریه خیلی سریع به مرجع مهمی برای اشارات 
نویسندگان و منتقدان هنر معاصر تبدیل شد و تأویل اثر هنری را به 
طرز چشم‌گیری تحت تأثیر خود قرار داد« )1381: 285- 284(. البته 
بَرتِ از زبان لیپارد6 نقل می‌کند: »"]...[. تعریف‌های هنر فمینیستی 
همیشه مورد بحث بوده است. یکی از نقاط قوت ما همین بوده 
که هیچ فمینیسم یگانه‌ای در کار نبوده است". با این حال، به 
گمان لیپارد "فرهنگ فمینیستی مجموعه‌ای از ارزش‌های بنیادی و 
اتحاد‌بخش در اختیار می‌نهد و انواع مختلف فمینیسم، چون تندرو، 
سوسیالیست و غیره را زیر یک نام جمع می‌کند". در میان این 
ارزش‌ها، می‌توان از "برانگیختن خودآگاهی، تشویق به گفت‌وگو و 
تحولِ فرهنگی" نام برد« )لوسی‌اسمیت، 1394: 133-132(. نگرشِ 
فمینیستی، نقد خود را به‌ویژه متوجه مفاهیمی از قبیل زیبایی، 
ذوق و داوری در چارچوب فلسفۀ هنر و به‌خصوص زیبایی‌شناسی 
کانت ساخت. این نقد نه تنها در چارچوب آثار پژوهشی، کتب و 
مقالات که در قامت آثار هنرمندان فمینیست و به‌ویژه اقبال‌شان 
به هنرهای جدید از جمله هنر بدنی و هم‌چنین استفاده از رسانه 
و ابزارهای نامتعارف تجلی یافته است. در این پژوهش سعی شده 
تا پس از بررسی مقدمات، یعنی مروری کوتاه بر تاریخ فمینیسم، 
نظریه‌پردازان و انواع آن، رابطۀ میان فمینیسم و زیبایی‌شناسی و 
سپس نقد فمینیستی هنر و محورهای مورد توجه آن به اختصار 
تشریح شود. پژوهش پیش‌رو در نهایت با ارائۀ نقدی فمینیستی از 

تابلو نقاشی  کارگاه نقاش اثر گوستاو کوربه پایان می‌یابد.

1.تولد و تاریخچۀ مختصر فمینیسم
گفتار تجدد یا مدرنیته، ویژگی‌های نظام سرمایه‌داری و تأثیرات 

آن بر زندگی زنان و موقعیت ایشان در چارچوب دولت لیبرال-
دموکراتیک از زمینه‌های اصلی ظهور فمینیسم محسوب می‌شوند 
)مشیرزاده، 1382: 5(. سجادی ریشۀ ظهور فمینیسم را ناشی از 
تحولاتی نظیر رنسانس و دگرگونی‌های پس از عصر روشنگری، 
انقلاب فرانسه و انقلاب صنعتی می‌داند؛ آن‌چه که مناسبات زنان 
و مردان را در بعضی جهات به چالش کشید و مورد سوال قرار داد 
)1384: 8(. پسوند »ism« در واژۀ فمینیسم که در سال 1837 به 
زبان فرانسه وارد شد، نشان از وجود مکتبی جهت بازپس‌گیری 
حقوق، آزادی و نقش اجتماعی زنان دارد )سجادی، 1384: 9 نقل از 
Marks, 1981: 90(. جنبش فمینیستی نوعی اعتراض به مردسالاری 
آشکار حاکم بر اعلامیۀ حقوق بشر فرانسه بود )سجادی، 1384: 9 
نقل از Rathenberg, 1998: 88(. اولین آثار فمینیستی متعلق به 
زنان در دهۀ 1630 شکل گرفته‌اند؛ از جمله می‌توان به آثار مری 
استل7 ، اولین فمینیست انگلیسی اشاره کرد که به جای تمرکز بر 
مواضع سیاسی، بر ظرفیت تفکر منطقی زنان تاکید داشت )مکنزی، 

 .)352 :1385

مشیرزاده می‌گوید: »فمینیسم چه به‌عنوان یک جنبش اجتماعی و 
چه به‌عنوان مجموعه اندیشه‌هایی که به چنین جنبشی مشروعیت 
می‌بخشد، نمونه‌ای از یک کنش جمعی است« )1382: 3(. بنابر نظر 
وی، »پیش‌شرط شکل‌گیری کنش جمعی به‌نام یک گروه اجتماعی 
خاص، احساس وجود یک هویت مشترک و احساس یگانگی با آن 
هویت است« )همان(، و اگرچه جنسیت می‌تواند یکی از بنیان‌های 
هویت‌بخش محسوب شود، اما تنها با قرار گرفتن در موقعیتی که 
منجر به نارضایتی مشترک میان افراد گروه- زنان- گردد می‌تواند 
فعالانه عمل کند و به شکل‌گیری هویتی مشترک بیانجامد )همان: 
5-3(. در حقیقت »تعلقات مختلف اجتماعی، اقتصادی، سیاسی و 
... در کنار تعلق به جنس مؤنث مانع از آن می‌شود که هویت زنانه 
به سهولت برساخته شود؛ به بیان آلیس رسی8  "نابرابری مبتنی بر 
جنس، تنها موردی است که در آن نمایندگان گروه‌های نابرابر در 
اجتماع صمیمانه‌تری با هم هستند تا با اعضای گروه خودشان"« 
)همان: 4(. »بنیان فمینیسم و جنبش زنان مانند همۀ جنبش‌های 
اجتماعی دیگر از آغاز بر هم‌بستگی یک گروه اجتماعی یعنی زنان 
و ایجاد هویت زنانه بود. ]...[، اصل بنیادی سیاست فمینیستی این 
است که یک هویت بالفعل یا بالقوه میان زنان وجود دارد و پایه‌ای 
است که مجموعۀ یک‌پارچۀ منافع زنان از آن نشأت می‌گیرد و 
فمینیسم به عنوان نقدی فرهنگی و نقدی سیاسی در پیوند با زنان 

معنا دارد« )مشیرزاده، 1382: 392(. 

از جمله افراد تأثیرگذار بر شکل‌گیری جنبش فمینیسم می‌‌توان به 
مری وُلستون ]وُلستُ[ کرافت9، هریت تیلور میل10، آدلاین ویرجینیا 
وولف11 و سیمون‌ دُبووار12  اشاره کرد. کتاب »استیفای حقوق زنان« 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             2 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


29
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

)1798( اثر ولستون کرافت بیش از آن‌که در طلب آزادی سیاسی 
و اقتصادی برای زنان باشد بیانیه‌ای در باب یکی بودن طبیعت 
خردورز و انسانی زن و مرد است. تیلور، نویسندۀ  مقالۀ »اعطای 
حق رأی به زنان« )1851(، همسر جان استوارت میل13  بود و 
هر دو در پایه‌ریزی مبانی فمینیسم لیبرال نقشی عمده بر عهده 
داشتند. در »دائره‌المعارف اندیشۀ انتقادی« آمده است که وولف 
با نوشتن کتاب »اتاقی از آن خود« )1928( عمدتا قصه‌ای خاص 
و شخصی را مطرح می‌کند و جنبش فمینیسم در آمریکا را تحت 
تأثیر قرار می‌دهد. در حالی که دُبووار نویسندۀ کتاب »جنس 
دوم« )1949( با پس‌کشیدن از قلمروی روایت به فلسفه‌پردازی 
و تعمیم‌بخشی می‌پردازد و جریان فمینیسم در فرانسه را از خود 
متأثر می‌سازد. این کتاب امروز به عنوان یکی از آثار کلاسیک این 

جنبش شناخته می‌شود )تاد، 1382: 780(.

1.1. شکل‌گیری جنبش فمینیسم در آمریکا
این جنبش به سال 1848م. با اعلام اولین منشور دفاع از حقوق 
زنان در آمریکا و به دنبال آن، طرح  نظریۀ برابری زن و مرد در 
چارچوب فردی و اومانیستی توسط اندیشمندانی چون اگوست 
کُنت14  )1857( و جان استوارت میل )1896( شکل گرفت )سجادی، 
1384: 9(؛ ظهور این جنبش در آمریکا در سایۀ شکل‌گیری جنبش 
الغای برده‌داری بود. جنبش فمینیسم- به‌ویژه با تمرکز بر آمریکا-  
براساس فعالیت‌ها و مطالباتش در طول دو، سه قرن اخیر به سه 

جریان یا موج عمده تقسیم می‌شود: 

تا سال‌های  از قرن نوزدهم م.  -موج نخست )1920- 1850م.(: 
پس از جنگ جهانی اول؛ »قرن نوزدهم قرن جنبش‌های اجتماعی، 
مذهبی و فمینیستی است. جنبش زنان، حق اشتغال، افزایش مزد 
زنان و برابری حقوق آن‌ها با مردان در این قرن آغاز شد« )آندره، 
1383: 128(. موج اول بیشتر متأثر از خیزش‌های عصر روشنگری و 
سپس نهضت‌های لیبرالی و سوسیالیستی بود که از قرن نوزدهم تا 
اوایل جنگ جهانی اول را دربرمی‌گیرد )سجادی، 1384: 9( هم‌چنین 
»پاسخی بود به فشاری که زنان در کشورهای رو به توسعۀ صنعتی 
احساس  در سپهر عمومی  و  کاری  در محیط  نوزدهم،  قرن  در 
می‌کردند. غیرمولد و بی‌اهمیت شدن کار خانگی، به دلیل تولید 
کالا در کارخانجات از یک طرف و نیاز به نیروی انسانی از طرف 
دیگر، زنان را به عرصۀ عمومی وارد ساخت؛ لیکن قوانین و مقررات، 
بر جامعه، شرایطی  کلی جوّ حاکم  به‌طور  و  آموزشی  امکانات 
تبعیض‌آمیز را به ضرر زنان به وجود آورده بود« )سجادی، 1384: 9( 
و هم‌چنین »گفتمان مدرن با مفاهیمی چون برابری، آزادی، حقوق 
فردی، خودگرایی، عام‌گرایی، اندیشۀ ترقی و ... زمینه را برای زنان در 
جهت تقاضا برای بسط اصول بنیادی مدرنیته به نحوی که آن‌ها را 

نیز شامل شود، آماده می‌کرد« )مشیر‌زاده، 1382: 37(. 

جدید  جنبش  به‌عنوان  آن  از  که  1960م.(:   -1980( دوم  -موج 
عمدۀ  و  بیست(   :1382 )مشیرزاده،  می‌شود  یاد  فمینیستی 
فعالیت‌های آن در دهه‌های 60 تا اوایل دهه 80 قرن بیستم م. 
رخ داد. جنگ جهانی دوم، به‌ویژه به دلیل نیاز دولت‌ها به مردها 
برای شرکت در جنگ و به‌کارگیری گستردۀ زنان در مشاغل خارج 
از خانه، زمینه‌های شکل‌گیری موج دوم را فراهم آورد؛ مطالباتی 
فراتر از حقوق سیاسی، هم‌چون برابری فراگیر در آموزش، کار 
و امور خانه در خلال موج دوم طرح شد )سجادی، 1384: 10(. 
از جمله وقایع تاثیرگذار در تاریخ جنبش فمینیسم، انتشار کتاب 
»جنس دوم« سیمون دُبووار در 1949م. است. سازمان ملی زنان15  
نیز با هدف رفع تبعیض علیه زنان در قوانین اجتماعی، در همین 
دوره تشکیل شد )همان(. فعالان این جنبش در خلال موج دوم 
»خواستار برابری کامل زن و مرد در تمامی زمینه‌ها از جمله آموزش، 
سیاست و ... بود. از دستاوردهای مهم این دوره می‌توان به مبارزه 
برای جدایی روابط جنسی از تولید‌مثل در کشورهای غربی، ظهور 
جنبش آزادی زنان در تمامی امور از جمله حق تسلط بر بدن، 
کاهش ازدواج و زاد و ولد، ایجاد مؤسسات فرهنگی و مطبوعاتی 
زنان و به‌دست آوردن قدرت در زمینه‌های اقتصادی و سیاسی 

اشاره کرد« )منصورنژاد، 1381: 253(. 

اوایل دهۀ 90م، حرکت‌های  »از  بعد(:  به‌  -موج سوم )1980م. 
فمینیستی تندرو رو به تعدیل گذاشت؛ چراکه آثار سوء افراط 
در حرکت‌های زن‌محور، بیش از همه دامان زنان را گرفت، بر 
این اساس، از جمله بازنگری‌های نگرش فمینیستی در موج سوم، 
بحثی است که به دفاع از زندگی خصوصی و خانواده می‌پردازد 
و مادر بودن را فعالیتی پیچیده، غنی، چند‌ رویه، پر زحمت، و 
شادی‌آفرین می‌داند که زیستی طبیعی، اجتماعی، نمادین و عاطفی 
است« )سجادی، 1384: 11(. فعالان فمینیست و نظریه‌پردازان در 
خلال موج سوم به‌ویژه از دهۀ 90م. با اتخاذ نگاهی معتدل‌تر از 
موج دوم که تندوری‌هایش منجر به ایجاد چالش‌هایی برای خود 
زنان گردید، مسائلی هم‌چون سن، قومیت، طبقه، نژاد، فرهنگ، 
تجربه را در شکل‌گیری هویت زنان مد‌نظر قرار دادند؛ موج سوم 
شاهد شکل‌گیری شاخه‌های متعددی از دل نگرش فمینیستی و 
سرانجام نقدهایی جدی بر نظریۀ فمینیستی از سوی نظریه‌پردازان 
پست‌مدرن بود )همان(. ویژگی مهم موج سوم تلاش آن برای پاسخ 
دادن به مشکل یا به »معضل تفاوت« بود )مشیرزاده، 1382: 391(. 
پیشتر اشاره شد که اصل بنیادین فمینیسم بر این بود که هویتی 
بالفعل و بالقوه میان زنان وجود دارد و از این‌رو تفاوت‌ها نباید 
مورد تأکید قرار گیرد )همان: 392(؛ در موج جدید، میزان تأکید 
بر تفاوت‌های میان زنان و مردان هم از لحاظ عملی و هم نظری 
مورد بحث و نقد قرار گرفت. تحولات ذهنی و به‌ویژه اندیشه‌های 
پساتجددگرایانه در دهه‌های پایانی قرن بیستم و به‌ویژه آگاهی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             3 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


30
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

خود زنان از تفاوت‌ها، بی‌توجهی به مشکل تفاوت را در سطوح 
عملی و نظری به چالش کشیده‌ است. برخی بر آن‌اند که عصر 
فمینیسم همراه با دعاوی جوهر‌گرایانۀ آن- چرا که زن بودنِ زن 
نظیر مرد بودنِ مرد کم و بیش به‌عنوان امری جوهری پذیرفته 
شده بود- و عدم توجهش به تفاوت‌های میان زنان از منظر طبقه، 
نژاد، فرهنگ و ... هم‌چنین بی‌توجهی ایشان به لزوم ائتلاف با 
سایر گروه‌های اجتماعی- شامل مردان- به‌سرآمده و اکنون عصر 
فرارسیده است )همان: 394-392(. همان‌طور که  پسا‌فمینیسم 
پیشتر نیز اشاره شد »فرض بر این بود که زنان به عنوان "زن" 
بالقوه  عوامل  سایر  هویت  این  و  می‌بخشند،  هویت  خود  به 
هویت‌بخش مانند نژاد، قومیت، طبقۀ اجتماعی، سن، تعلقات 
ایدئولوژیک، باورها و ارزش‌های فرهنگی و ... را تحت‌الشعاع قرار 
می‌دهد. زیرا زنان در همۀ موقعیت‌های اجتماعی و اقتصادی از 
حیث "زن بودن" تحت "ستمی مشترک" قرار دارند« )همان: 393(. 
جنبش فمینیسم در آمریکا با وجود قدرت خود »هرگز نتوانست 
بدون مدعا‌های متعارض عنوان "نمایندۀ" همه زنان را داشته باشد 
اما به نوعی همیشه چنین داعیه‌ای داشت« )همان(. به این‌ترتیب، 
انگاشتن  نادیده  از  ناشی  تناقض‌های درونی  به دلیل  موج سوم 
معضل »تفاوت« و فقدان یک‌پارچگی به مثابۀ یکی از تجلی‌های 
به‌ویژه  و  پیشرفتۀ غرب  بر جوامع  پسا‌مدرن« حاکم  »وضعیت 
آمریکا شاهد ظهور: الف( فمینیسم‌های متفاوت و مرکب و ب( 

فمینیسم به‌عنوان یک نظریۀ اجتماعی بود. 

2.1. فمینیسم به‌عنوان یک »نظریۀ اجتماعی«
»در سدۀ نوزدهم که موج اول فمینیسم پا گرفت، تنها جنبشی 
برای دست‌یابی زنان به حقوقی برابر با مردان در عرصۀ سیاست 
این سو، نظریه‌های  به  نیمۀ سدۀ بیستم  از  اما  و اجتماع بود؛ 
فمینیستی به کاوش در چند و چون حضور و غیاب "زن" در علم و 
فلسفه و معرفت شناسی و طرح مقوله‌‌هایی هم‌چون "زنانه‌نگری" 
و "فراروی از جنسیت" پرداخته‌اند« )نجم‌عراقی، 1394: 9(. »در 
طول دهه‌های 80 و 90 ]...[ نظریه‌پردازی، فعالیت‌های آکادمیک، 
و مبارزات گفتاری نقشی عمده و غالب در فمینیسم پیدا کرده‌اند« 
)مشیرزاده، 1382: 437(. »در صحن دانشگاه‌ها نیز فمینیسم برای 
مبارزه بر کنترل پدرسالاری بر "دانش" و به‌رسمیت شناختن دانش زنان 
از دهۀ 1970م. به دوره‌های مطالعات زنان شکل داد. هدف اولیه 
مطالعات زنان تمرکز بر زنان است« )همان: 438(. کلاس‌های رسمی 
و غیر‌رسمی متمرکز بر مطالعات زنان »زمینۀ انتقال تجربه‌های 
مختلف زنان به‌عنوان مبنایی برای نظریه‌پردازی اجتماعی مبتنی 
بر تجربۀ گروه‌های اجتماعی و مطالعات تجربی دربارۀ موقعیت 
زنان است و از سوی دیگر، زمینۀ مهم آکادمیک برای شکل دادن 
به نظریه‌)های( فمینیستی و بسط آن در حوزه‌های مختلف علمی 
به‌عنوان یک نظریۀ اجتماعی  است« )همان: 439(. »فمینیسم 

یعنی "روایت وسیع اجتماعی" که در "پیوند نزدیک با تعارضات 
اجتماعی و مناظرات عمومی" است، اهمیت ویژه‌ای یافته است و 
نظریۀ اجتماعی فمینیستی متأثر از رویدادهای خارج از گفتار )در 
جامعه و روابط عینی اجتماعی( است، "تعهدی اجتماعی" دارد 
و نوعی "شناخت اجتماعی عمل‌گرایانه" و معطوف به فعالیت 
عملی دگرگونه‌خواه محسوب می‌شود، و به بیان رابرت آنتونیو، 
یک "نظریۀ اجتماعی پیامدگرا" است« )همان: 440(. توجه بسیاری 
از فمینیست‌ها به این مسئله است که در هر نظریۀ )انتقادی( 
فمینیستی به چگونگی برساخته شدن »جنسیت« به‌عنوان مبنای 
تقسیم‌بندی‌ها و تمایزات اقتصادی، سیاسی و فرهنگی بپردازند و 
در برساختن این نظریه‌‌ها، هم از نحله‌های فکری »مردانه« و هم 
تجارب خود زنان بهره می‌گیرند )همان: 439(. »نظریۀ فمینیستی 
کلیتی واحد نیست و نظریات یا دیدگاه‌های بسیاری را دربرمی‌گیرد 
که هر یک می‌کوشند توصیفی از ستم بر زنان ارائه دهند و با 
تبیین علل و پیامدهای آن راهبردهایی برای رهایی زنان از قید 
آن تجویز کنند« )تانگ، 1394: 15(. محور اصلی نقد اجتماعی 
فمینیسم، وجود پدرسالاری، مردسالاری و اعتقاد به برتری مردان 
است. یکی دیگر از ابعاد تفکر فمینیستی، تأکید بر به چالش کشیدن 
این ابزار همیشگی ستم و سرکوب زنان و درافکندن نظمی نو بود 
)مشیرزاده، 1382: 441(. »مهم‌ترین بعد در نظریه‌پردازی فمینیستی 
که گاه حتی در تعریف نظریۀ فمینیستی به‌عنوان شاخص اصلی آن 
مطرح می‌شود، نقد گفتارهای مربوط به جامعه، نهادها، رویه‌ها، و 
روابط اجتماعی است. برای فمینیست‌ها مسئلۀ شناخت مسئله‌ای 

"سیاسی" است، زیرا با قدرت در ارتباط است« )همان: 442(. 

اهمیت تاریخی فمینیسم لیبرال، رادیکال و پست‌مدرن در خلال 
امواج اول تا سوم جنبش فمینیسم، ضرورت نگاهی دقیق‌تر به هر 
سه جریان مذکور را توجیه می‌نماید. »اغلب نظریه‌های فمینیستی 
معاصر چارچوب نظری خود را با موضع‌گیری علیه فمینیسم لیبرال 
به‌طور  ادامه  در  که  )تانگ، 1394: 16(  می‌کنند«  تبیین  سنتی 

مفصل به آن پرداخته می‌شود.

-فمینیسم لیبرال
»نظریۀ آزادی فردی برای زنان. فمینیسم لیبرال بخشی از جریان 
تاریخی  و  است  فمینیستی  سیاسی  اجتماعی  نظریۀ  در  غالب 
طولانی دارد. "حقانیت حقوق زن"  مری ولستن کرافت نخستین 
بیانیۀ کامل فمینیسم لیبرال است. ولستن کرافت زنان را عاملانی 
اهل منطق توصیف می‌کند که "وضعیت پست‌تر" آنان در وهلۀ 
کرافت  ولستن  است.  سوادشان  پایین  سطح  دلیل  به  نخست 
می‌گوید: این امر با برابری فرصت‌ها برای زنان جبران می‌شود. 
]...[. در بطن اعتقادات لیبرالی در زمینۀ تمایلات جنسی این نقطه 
کنترل  حیطۀ  از  باید  فرد  زندگی خصوصی  که  دارد  وجود  نظر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             4 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


31
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

 
تعریف و ویژگی‌هارویکردهای فمینیستی

فمینیسم آنارشیستی
 )Anarchist Feminism(

نظریه‌ای مبنی بر این‌که:
-فرودستی زنان به یک اندازه متأثر از نظام روابط جنسی و خانوادگی و  روش‌های کنترل دولتی است؛ 

-هر دولتی )مادرسالاری یا غیرمادرسالاری( همواره نامشروع است. دولت و مردسالاری موانعی توامان هستند. 
نابودی دولت نابودی مردسالاری نهادینه شده است؛ برچیدن بساط مردسالاری برچیدن دولت است. 

فمینیسم آنارشیستی همۀ قید و بندهای اجتماعی را از میان برمی‌دارد و اجتماعات ارگانیک و تمرکز‌زدایی شدۀ 
زنان را جایگزین آن‌ها می‌سازد.

فمینیسم الغاگرا
 )Abolitional Feminism(

جنبش الغای بردگی قرن نوزدهم در ایالات متحده مقدم بر شکل‌گیری فمینیسم بود و مهیاگر تدابیر آن؛ از این‌رو 
تلاش برای آزادی زنان را با مبارزه برای رهایی سیاهان از بردگی برابر می‌دانند.

فمینیسم سیاه
)Black Feminism(

نظریۀ مبارزاتی زنان سیاه‌پوست که الگوهایش را از فمینیسم سوسیالیستی گرفته است. فمینیست‌های سیاهی 
مانند بارابارا اسمیت ]Barbara Smith[ )متولد 1946/ فمینیست آمریکایی و از جمله حمایت‌کنندگان فمینیسم 
سیاه‌پوست( و آلیس واکر ]Alice Malsenior Walker[ )متولد 1944/ نویسنده، شاعر و فعال سیاسی آمریکایی(  
درصدد خلق نظریه‌هایی هستند که نیاز زنان سیاه را برآورد و به آنان کمک کند تا حول مسائلی که به نظر 

خودشان تأثیر مستقیمی بر کیفیت زندگی‌شان دارد بسیج شوند. ایشان معتقدند:
تمام نظریه‌های فمینیستی باید با شناخت کامل از امپریالیسم ]Imperialism[ به چالش با آن برخیزند. ایشان 
باور دارند که نمی‌توانند به سادگی برای یکی از ابعاد سرکوب‌شان به ضرر دیگری الویت قائل شوند و فقط ترکیبی 
از طبقه، نژاد، جنسیت و احساسات جنسی می‌تواند ایشان را جلو ببرد؛ بنابراین، سهل‌انگاری فمینیست‌های سفید 
را دربارۀ در نظر نگرفتن تجارب خاص زنان سیاه‌پوست و تعمیم تجارب و نظرات خود به دیگر زنان مورد انتقاد 

قرار می‌دهند. 

فمینیسم مسیحی
 )Christian Feminism(

نظریه‌های فمینیستی مسیحی در سه گروه جای می‌گیرند: الف( با نظر علمای دینی دربارۀ زنان و مرد‌محور بودن 
الهیات سنتی در چالش است؛ ب( با احکام دینی که زنان را از انتصاب به مقامات روحانی بازمی‌دارد در ستیز 

است؛ ج( کلیسا را یک نهاد می‌داند و هدفش ارتقای موقعیت حرفه‌ای زنان در کلیساست. 

فمینیسم خانگی
 )Domestic Feminism(

فمینیسم خانگی به جست‌وجوی زن آمریکایی و انگلیسی طبقۀ متوسط برای کسب استقلال شخصی بیشتر در 
خانه- شامل کسب قدرت کنترل بر قابلیت باروری خود اطلاق می‌شود. فمینیست‌ها از این مفهوم برای خلق 

تاریخ زن‌محور استفاده می‌کنند؛ تاریخی که بتواند بر زنان در مقام کنش‌گر متمرکز باشد تا در مقام قربانی. 

فمینیسم اگزیستانسیالیست
 )Existential Feminism( 

اگزیستانسیالیسم ]Existentialism[ نظریه‌ای فلسفی است که افراد را عواملی مسئول و آزاد می‌داند که قادرند 
گونه‌ای  دوم«  »جنس  کتاب  در  دُبووار  کنند.  تعیین  را  خود  رشد  و  روند  فراتر  خود  اجتماعی  نقش‌های  از 
اگزیستانسیالیسم فمینیستی به‌ وجود آورد. او می‌گفت زنان سرکوب می‌شوند چون نسبت به خود مرد دیگری 
و در نتیجه غیرمرد‌اند. بنابراین، مرد خود و آزاد است و موجود تعیین‌کننده‌ای که معنای هستی خود را تعریف 

می‌کند، در حالیکه زن دیگری، یعنی موضوع شناسایی است، که معنی‌اش با آنچه او نیست، تعیین می‌شود. 

فمینیسم زیست‌محیطی
 )Ecofeminism( 

این فمینیسم استدلال می‌کند سرکوب مردسالارانه زیر عناوین سود و پیشرفت، طبیعت را از بین برده و بر نیرو 
و کمال خاص همۀ موجودات زنده تأکید می‌کند. پیروان این گرایش نابودی زمین و ساکنانش را ناشی از همان 
نقش فاعلی مردانه‌ای می‌دانند که حق زنان را بر تن و احساسات جنسی‌شان انکار می‌کند. به‌زعم اکوفمینیسم 
بازسازی  انسان‌ها و طبیعت  بین  روابط  میزانِ  به همان  را  روابط جنسیتی  انقلاب زیست‌محیطی جهانی  یک 

خواهد کرد. 

فمینیسم لیبرال
 )Liberal Feminism( 

نظریۀ آزادی فردی برای زنان که تحقق حقوق فردی را جدا از محدودیت‌های نقش‌های جنسی کاملا تعریف 
شده در نظر می‌گیرد. بر این اساس ریشه‌های سرکوب زنان صرفا ناشی از نابرابری در بهره‌مندی از حقوق مدنی 

و فرصت آموزشی است.

فمینیسم مارکسیستی
 )Marxist Feminism(

اهداف این نظریه عبارتند از: توصیف مبنای مادی انقیاد زنان، رابطۀ میان شیوه‌های تولید و موقعیت اجتماعی 
زنان و به‌کار بردن نظریه‌های زنان و طبقه در مورد نقش خانواده. 

فمینیسم رادیکال
 )Radical Feminism(

براساس  ایشان  دادن  قرار  را  زنان  منشأ سرکوب  و  است  جنس-طبقه  نظام  براندازی  رادیکال  فمینیسم  هدف 
جنسیت‌شان در طبقه‌ای پست‌تر نسبت به طبقۀ مردان می‌داند. 

فمینیسم سوسیالیستی
 )Socialist Feminism(

پیروان این گرایش معتقدند در نظام سرمایه‌داریِ مردسالارانه که برای بقای خود متکی بر استثمار طبقۀ کارگر 
و استثمار خاص زنان است، زنان، شهروندان درجۀ دو محسوب می‌شوند و ریشه‌های سرکوب زنان در کل نظام 

اقتصادی سرمایه‌داری نهفته است. 

فمینیسم جهان سومی
 )Third world Feminism(

این فرض را که فمینیست‌های غربی در روند رشد کلی تفکر فمینیستی نقش اصلی را داشته‌اند، زیر سوال می‌برد. 
زیرا غالبا تجارب خاص گروه‌های قومی را که خارج از چشم‌انداز فرهنگ غربی قرار دارند، نادیده می‌گیرد.

جدول 1: مروری بر برخی رویکردهای فمینیستی*  )نگارنده(

فمینیسم قربانی
 )Victim Feminism(

زنان را قربانیان ناتوان خشونت مردسالاری تعریف می‌کند. 

*بعضی دیگر از رویکردهای فمینیستی از جمله: فمینیسم تعالی‌جو، فمینیسم یهود، فمینیسم لزبینی، فمینیسم معنوی و .. در متن نیامده است؛ جهت مطالعۀ بیشتر رجوع کنید به: فرهنگ 
نظریه‌های فمینیستی، مگی هام و دیگران، )1382(، ترجمه: نوشین احمدی و دیگران، تهران: توسعه. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             5 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


32
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

جامعه بیرون باشد. ]...[. این فمینیسم خود را به اصلاح‌طلبی و 
تلاش برای بهبود وضعیت زنان در چارچوب نظام محدود می‌کند 
و اعتراضی بنیادین به عملکرد و مشروعیت نظام ندارد« )هام، 
1382: 249-248(.»"فمینیست‌های لیبرال"، فقدان حقوق مدنی و 
فرصت‌های برابر آموزش را دلیل ستم به زنان می‌دانند و سعی دارند 
با انجام اصلاحاتی در این زمینه، بدون آن‌که به بنیادهای اجتماعی 
و اساسی موجود در جامعه دست بزنند، موقعیت زنان را بهبود 
بخشند. جنسیت در این گروه تعیین‌کنندۀ حقوق فرد نیست و 
سرشت زنانه و مردانه کاملا یک‌سان است؛ آن‌چه وجود دارد، انسان 
است نه جنس« )Jaggar, 1998: 37 به نقل از سجادی، 1384: 13(. 

-فمینیسم رادیکال
»فمینیسم رادیکال نظریه‌ای پویاست که تحول و تکامل آن در 
می‌توان  دشواری  به  بنابراین،  دارد؛  ادامه‌  هنوز  جهت  چندین 
تعریفی ارائه داد که همۀ جنبه‌های این نظریه را یکسان پوشش 
دهد، یعنی هر تعریفی ناگزیر جنبه‌هایی از آن را بیش از جنبه‌های 
دیگر برجسته می‌کند. ]...[ فمینیست‌های رادیکال ستم بر زنان 
را بنیادی‌ترین نوع ستم می‌‌دانند. ]...[. هر فمینیست رادیکال 
بر حسب این‌که بر کدام جنبه‌های ستم‌دیدگی زنان تأکید داشته 
باشد ممکن است به یکی از چندین موضوعِ هنر، معنویت، تغذیه، 
زیست‌بوم، تولید‌مثل و مادری، جنسیت و میل جنسی و غیره 
توجه بیشتری نشان دهد. ]...[ فمینیست‌های رادیکال، بیش از 
فمینیست‌های لیبرال و مارکسیست، توجه عمومی را به شیوه‌های 
کنترل مردان بر بدن زنان جلب کرده‌اند. این کنترل خواه به شکل 
قوانینی که جلوگیری از بارداری و عقیم‌سازی یا سقط جنین را 
محدود می‌کنند یا به شکل خشونت علیه زنان )هرزه‌نگاری، آزار 
جنسی، تجاوز و کتک زدن زنان( در هر صورت تحمیل فشاری 
به شدت بی‌رحمانه است. محرومیت شخص از اختیار بر بدن 
خود به معنای محرومیت از انسانیتِ خویش است. ]...[ رادیکال 
به  مارکسیست،  و  لیبرال  فمینیست‌های  از  بیش  فمینیست‌ها، 
تا  بیان صریح شیوه‌هایی پرداخته‌اند که مردان به‌کار می‌گیرند 
میل جنسی زنان نه در خدمت زنان، بلکه در خدمت خواسته‌ها 
و منافع مردان باشد. بسیاری از فمینیست‌های رادیکال پافشاری 
دارند که زنان باید تصور تازه‌ای از میل جنسی زنانه پیدا کنند که 
این بار شکل و شمایل زنانه داشته باشد« )تانگ، 1394: 120-121(.

»آن‌چه این نوع فمینیسم را رادیکال می‌کند توجه‌اش به ریشه‌های 
سلطۀ مردانه است و اعتقاد به این‌که تمامی اشکال مختلف سرکوب 
ناشی از تفوق مردانه‌اند. فمینسم رادیکال می‌گوید مردسالاری 
ویژگی تعیین‌کنندۀ جامعۀ ماست. نظریۀ محوری دیگر فمینیسم 
رادیکال این باور است که هر آن‌چه شخصی ‌است، سیاسی است 
 .]...[ باشد.  آینده  اساس جامعۀ  این‌که زن‌محوریت می‌تواند  و 
فمینیست‌های رادیکال با تمرکز بر خودآگاهی و فرهنگ از یک‌سو 

و ناخودآگاه از سوی دیگر ]،[ ساختارهای ایدئولوژیک، جنسی و 
روانی را- که در ارتباط با نابرابری‌های موجود جنسیتی بین زن و 
مرد تفاوت ایجاد می‌کند- مورد تحلیل قرار می‌دهند« )هام، 1382: 
363(. »فمینیسم رادیکال به طرق گوناگون به نظریۀ فمینیستی 
کمک می‌کند. نخست، فمینیسم رادیکال مفاهیم فرهنگ زن- 
مفهومی هم‌سنگ با طرفداری از آزادی فردی- را خلق می‌کند که 
طبق آن‌ها ساختن نهادهای بدیل می‌تواند تغییر اجتماعی ایجاد 
واقعیت  نظریه‌ای است که  اولین  رادیکال  فمینیسم  کند. دوم، 
را کاملا از منظر زنان بازسازی می‌کند. سوم، فمینیسم رادیکال 
آشکار می‌سازد که در ساختار مفهومی بخش اعظم دانش سنتی و 
ثنویت‌هایی که نظریۀ سیاسی سنتی از آن برای توجیه فرودستی 
زنان استفاده می‌کند گونه‌ای جانبداری مردانۀ نهفته وجود دارد، و 
بالاخره این‌که فمینیسم رادیکال بیش از هر نظریۀ دیگری از طریق 
محور قرار دادن ساختار جنسیتی جامعه، در جهت رؤیت‌پذیر 

کردن مسائل رؤیت‌ناپذیر تلاش می‌کند« )همان: 364(.

)Postmodern Feminism( فمینیسم پسامدرن-
یکی از پرشورترین پیشرفت‌های اندیشۀ فمینیستی معاصر به‌شمار 
می‌آید و تلاش این فمینیست‌ها بر این است تا از افتادن در دام 
ارائۀ توضیحی یگانه برای ستمدیدگی زنان پرهیز نموده و هیچ 
نسخه یگانه‌ای برای رسیدن زنان به آزادی حقیقی ارائه نمی‌کند. 
به‌عنوان   18 کریستوا  ژولیا  و  ایریگاری17   لوس  سیکسو16،  الن 
فمینیست‌های پست‌مدرن شناخته می‌شوند. نوشته‌های ایشان 
با سه جریان فکری ساخت‌شکن19  )دریدا20(، اگزیستانسیالیسم 
)دُبووار( و روان‌کاوانه )لاکان21( مرتبط است )تانگ، 1394: 348-
345(. »]...[ ژاک دریدا و ژاک لاکان به حذف مقولۀ "زنانه" از زبان 
توجه نشان دادند« )همان: 350(. اگرچه اختلافات قابل ‌توجهی 
با به‌ویژه دریدا، و لاکان  بالا  نام برده در  میان سه نظریه‌پرداز 
و هم خودشان وجود دارد. به دلیل ملیت فرانسوی یا سکونت 
با  پاریس،  به‌ویژه  فرانسه  در  پسا‌مدرن  فمینیسم  نظریه‌پردازان 
نام فمینیسم فرانسوی نیز از آن سخن می‌رود، اما وجه مشترک 
عمدۀ این نظریه‌پردازان به دیدگاه فلسفی آن‌ها بازمی‌گردد؛ هر 
سه ایشان »ساخت‌شکن« بوده )همان: 346( و »از برملا ساختن 
"تناقض‌های درونی نظام‌های فکری به‌ظاهر منسجم" با هدف حمله 
به "پنداشت‌های معمول دربارۀ نویسندگی و هویت و خویشتن" 
می‌پردازند؛ و همانند لاکان به بازخوانی کاربست‌های نظری و عملی 

روان‌کاوی فروید بسیار علاقمندند« )همان: 347- 346(. 

مروری کوتاه بر نظریۀ روان‌کاوی لاکان )مراحل توسعۀ 
»خود« و رشد انسان( و نسبت آن با فمینیسم پسا‌مدرن
»وی ]لاکان[ روان‌کاوی است که فروید22  را در پرتو زبان‌شناسی 
 :1395 )بلزی،  کرد«  بازتفسیر  ریشه‌ای  به‌طور  مردم‌شناسی  و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             6 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


33
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

بازنویسی  70(. »]...[ کار لاکان کوششی کاملا اصیل در جهت 
"فرویدیسم" از کلیۀ جهات مربوط به موضوع انسان، جایگاهش 
در اجتماع، و مهم‌تر از همه رابطه‌اش با زبان است. ]...[. آن‌چه 
تفسیر  رساند،  انجام  به  "نوشته‌‌ها"‌ی خود  در  لاکان می‌خواهد 
مجدد فروید در پرتو نظریه‌های ساختگرایان و پساساختگرایان از 
سخن است« )ایگلتون، 1392: 225(. لاکان روند اجتماعی شدن 
کودک- پسر- و توسعۀ مفهوم »خود« را در سه مرحله برمی‌شمرد:
1( مرحلۀ خیالی )Imaginary stage( یا مرحلۀ تمامیت و کلیت: 
مرحلۀ نخست، پیش‌ادیپی یا ماقبل ادیپی که به آن مرحلۀ انگارین 
نیز می‌گویند؛ در این مرحله کودک نمی‌تواند میان ذهن و عین، 
خود و جهان خارج، تمایزی آشکار برقرار نماید )ایگلتون، 1392: 
225(. »کودک در رابطۀ "هم‌زیستی" با جسم مادر خود به سر 
می‌برد و این رابطه هر گونه خط و مرز روشن میان این دو را محو 
می‌کند: کودک به خاطر زندگی خود به این پیکر وابسته است، 
اما به همین ترتیب می‌توان تصور کرد که کودک آن‌چه را که از 
جهان خارج می‌داند به مثابۀ چیزی وابسته به خود تجربه می‌کند« 

)همان: 226(. 

2( مرحلۀ آینه‌ای )Mirror stage( یا مرحلۀ شقه‌شدن/ انعکاس 
خود: در مرحلۀ دوم که هنوز بخشی از مرحلۀ خیالی محسوب 
می‌شود کودک وجود خود را با نگریستن در آینه، در آغوش مادر 
کودک  )تانگ، 1394: 351(؛  تشخیص می‌دهد  نگه‌دارنده‌اش  یا 
برای یگانه شدن ابتدا دو تا می‌شود یا دو تکه می‌گردد. از درون 
این وضعیت است که کودک به تصور یک‌پارچه‌ای از خود دست 
می‌یابد. اگرچه به دلیل محو بودن مرز میان ذهن و عین برای 
کودک، تصویر موجود در آینه با خود او یکی است، اما در واقع آن 
تصویرِ خود کودک نبوده و با وی بیگانه است. کودک در تصویر، 
خود را به غلط باز می‌شناسد زیرا که در آن وحدت خوشایندی 
می‌یابد که عملا در جسم خویش تجربه‌اش نمی‌کند )ایگلتون، 
1392: 227-226(. خود تنها زمانی می‌تواند وجود واقعی خویش 
را درک کند که ابتدا آن را به شکل تصویری آینه‌ای از خود ببیند 

)تانگ، 1394: 351(. 

3( مرحلۀ نمادین )Symbolic stage( یا مرحلۀ پس از فراگیری زبان: 
مرحلۀ سوم یا اودیپی که دوران فاصله گرفتن هر چه بیشتر کودک 
از مادر است. کودک دیگر خود و مادر را یگانه نمی‌پندارد، بلکه وی 
را »دیگری« می‌پندارد )تانگ، 1394: 351(؛ این ورود پدر به صحنه 
است که هماهنگی میان کودک و مادر را از هم می‌گسلد. پدر به 
گفتۀ لاکان مشخص‌کنندۀ قانون است و در وهلۀ اول ممنوعیت 
اجتماعی زنای با محارم است )ایگلتون، 1392: 227(. کودک به 
دلیل ترس از اختگی پیوند خود را با مادر می‌گسلد و در عوض یک 
رسانه، زبان را دریافت می‌کند که به‌واسطۀ آن رابطه‌اش با مادر 

را برقرار نگه می‌دارد. اکنون کودک خواسته‌های خود را به دلیل 
محدودیت زبانی نمی‌تواند تمام و کمال از طریق مادر برآورده کند 
)تانگ، 1394: 352-351(. نظم نمادین در نظر لاکان همان جامعه 
است یا »نظام مناسباتی که پیش از ما وجود دارد و ما باید خود را 
با آن سازگار کنیم« )همان: 350(. پیدایش میل ناخودآگاه نیز در 

این مقطع رخ می‌دهد )ایگلتون، 1392: 227(.

نزد  خاصی  جایگاه  آینه‌ای  مرحلۀ  به‌ویژه  و  مرحله  سه  این 
فمینیست‌های پسا‌مدرن دارد، به‌ویژه از آن‌رو که کودک- دختر 
نمی‌تواند از طریق درک مشابهت آلت جنسی خود با پدر، از این 
مرحله عبور نماید و در نظم نمادین استقرار یابد؛ به این‌ترتیب، او 
قادر به بیان تجارب، فهم و ادراک خود نخواهد بود، چراکه تنها 
زبان و کلماتِ در دست ایشان یعنی یگانه زبانی که در اختیار 

دارند، مردانه‌ است )تانگ، 1394: 352(. 

نگاهی اجمالی بر ساخت‌شکنی
حالت  مثبت  وجه  یعنی  بودن"،  "دیگر  مثبت  وجه  بر  »تأکید 
طردشدگی،  محرومیت،  بی‌اعتباری،  رانده‌شدگی،  حذف‌شدگی، 
ناخواستگی و به حاشیه‌رانده‌شدگی، بنُ‌مایۀ اصلی ساخت‌شکنی 
است« )همان: 349(. از میان ویژگی‌های رویکرد ساخت‌شکنی 

می‌توان به موارد زیر اشاره کرد: 
1-داشتن نگرش انتقادی به همه چیز؛

2-ضد ذات‌باوری؛
3-بی‌معنا بودن جست‌وجوی تعاریف جهان شمول؛

4-به چالش کشیدن تقابل‌های دوتایی؛
و هنر  علم  نظیر  آموزه‌هایی  سنتی  مرزهای  در  و چرا  5-چون 

)همان(. 

ساخت‌شکنی دو فرضیه‌ای را که از نظر همگان بدیهی به نظر 
می‌رسد با تردید در آن‌ها به چالش می‌کشد: الف( »تصور وجود 
چیزی موسوم به هویت خود یعنی خویشتنی که دارای وحدت 
ذاتی در طول زمان و مکان است«؛ ب( »تصور وجود چیزی موسوم 
به حقیقت یعنی رابطه‌ای ذاتی میان زبان و واقعیت« )همان(. 
فرض اول را با تکیه بر این‌که »خویشتن از بنیاد به دو وجه خودآگاه 
و ناخودآگاه تقسیم شده است« )همان( به چالش می‌کشد. »چون 
و چرا در فرضیۀ دوم با استناد به این نظر است که زبان و واقعیت 
مقولاتی قابل تغییر و دست‌خوش تغییرند که در جریانی هراکلیتی 
یکدیگر را گم می‌کنند. کلمات را نمی‌توان اشیاء یا پاره‌های واقعیت 
دانست. واقعیت در عمل، زبان را فریب می‌دهد و زبان از تسلیم 
شدن به جبر واقعیت و محدودیت آن تن می‌زند« )همان(. »این 
تصور که "هویت خود" و "حقیقت" وجود خارجی ندارد و نظم 
زندگی ما و زبان ما ساختاری تحمیل شده و غیر ماهوی است« 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             7 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


34
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

)همان( توجه سیکسو، ایریگاری و کریستوا را به خود جلب کرد 
)همان: 350(. 

مروری مختصر بر دیدگاه‌های ساخت‌شکنانۀ دریدا
دریدا از جمله نمایندگان رویکرد ساخت‌شکنی، »برای خلاصی از 
یکتاگونگی ملال‌آور اندیشه در نظم نمادین، بدیل آن را در تکثر و 
تفاوتی یافت که در مقولۀ زنانه وجود دارد. ]...[. دریدا بر سه جنبۀ 
نظم نمادین خرده گرفت: )1( کلام‌مداری یعنی برتر شمردن گفتار 
که کم‌تر از نوشتار به تفسیر تن می‌دهد؛ )2( احلیل‌مداری یعنی 
برتر شمردن احلیل که متضمن محرکی یگانه به سوی هدفی واحد 
و به‌ظاهر دست‌نیافتنی است؛ )3( دو‌گرایی یعنی شیوه‌ای که همه 
چیز را بر حسب تقابل‌های دوگانه توضیح می‌دهد. دریدا ریشۀ 
این گرایش‌ها را جست‌و‌جوی فلسفۀ سنتی در پی معنا می‌دانست 
که از دید او کاری مهمل بود، چون معنا وجود ندارد. ]...[. پس 
هدف دریدا رها ساختن تفکر از فرضیۀ یکتاگونگی بود، یعنی از 
این‌که حقیقت یا گوهری واحد و یگانه یا نوعی "مدلول متعالی" 
در خود و برای خود وجود دارد که معنایی برای آن متصور است. 
گریز‌ناپذیر  یعنی شکاف   -différence از دریدا  بهره‌گیری   .]...[
و معنا‌آفرین میان موضوع ادراک و ادراک ما از آن- در بسیاری 
از فمینیست‌های پسا‌مدرن این جرئت را به وجود آورده است 
که از این پدیده به سود نظریات خویش بهره بگیرند« )همان: 
354-353(. دیفرانس، اصطلاحی است که دریدا بر مبنای هم‌آوایی 
فرانسوی ابداع کرده است )differer در زبان فرانسه هم به معنای 
تفاوت کردن و هم به تعویق افتادن است( و نمونه‌ای از واسازی 
و حملۀ نوشتار به گفتار است )بلزی، 1395: 91(. »دریدا پیشنهاد 
می‌کند که معنا به دیفرانس )difference با "a"( نیز وابسته است؛ 
اگر دال از دال دیگر تفاوت می‌کند )differs(، معنایی که تولید 
می‌کند را به تعویق نیز می‌اندازد )defers(؛ ]...[. یعنی، دال جای 
مدلول را می‌گیرد. لوگوس‌محوری تصور می‌کند که یک مفهوم ناب، 
یا یک ایده وجود دارد. اما کجا می‌توان چنین چیزی یافت؟ دال 
جای آن را می‌گیرد. تنها دال در نوشتار یا گفتار حاضر است: حضور 
خیالی معنا به منزلۀ ایدۀ ناب به تعویق می‌افتد، به عقب رانده 
می‌شود، به دال محوّل می‌شود، که تنها چیزی است که می‌توانیم 

در مقابل خود بگذاریم و بررسی‌اش کنیم« )همان(. 

فمینیسم پسامدرن و اگزیستانسیالیسم 
دُبووار به‌عنوان نمایندۀ فمینیسم اگزیستانسیالیستی در »جنس 
است؟  دوم  اساسی طرح می‌کند: چرا زن جنس  پرسشی  دوم« 
وی در پاسخ به این امر اشاره می‌کند که زن در نسبت با مرد 
»دیگری« است. اکنون فمینیست‌های پسامدرن همان پرسش را 
بدین شکل تکرار می‌کنند که:  چرا زن »دیگری« است؟ )همان: 
348( و دیگر این‌که »چرا زن وابسته به زمین، و اسیر درون‌مانایی 

و جبر باقی می‌ماند و پرواز مرد به قلمرو تعالی و آزادی را نظاره 
می‌کند؟« )همان(. در حالی‌که دُبووار »دوم« یا »دیگری بودن« را 
بهترین شیوۀ هستی نمی‌پندارد. فمینیست‌های پسامدرن »دیگری 
بودن« را مزیتی برای زن برمی‌شمرند نه وضعیتی که باید از آن 
بیرون بیاید )همان(. چراکه می‌تواند از جایگاهی بیرونی به نقد 
هنجارها، ارزش‌ها و رفتارهایی بپردازد که فرهنگ مسلط  یا همان 
مرد‌سالاری در صدد تحمیل‌ آن بر همگان از جمله زنان است. از 
نظر فمینیست‌های پسامدرن دیگر بودن »با همۀ ستم و تحقیری 
که تداعی می‌کند وضعیتی ستم‌بار و حقیر نبوده، بلکه حالتی از 
هستی و اندیشه و گفتار است که راه را برای بی‌پردگی، تکثر،  تنوع 
و تفاوت باز می‌کند« )همان: 349-348(. در ادامه، آراء سه تن از 
نظریه‌پردازان فمینیسم پست‌مدرن به طور‌اجمالی مورد مطالعه 

قرار می‌گیرد.

-الن سیکسو
سیکسو معتقد است »اولا زنانگی خاص زنان )به‌عنوان موجوداتی 
فیزیولوژیک( نیست؛ ثانیا برساخته‌ای اجتماعی- زبانی است، ثالثا 
حوزۀ مقاومت آن در زبان به‌ویژه در نوشتار است. سیزو ]همان 
سیکسو[ نوشته‌های زنان را چالشی در مقابل نظم پدرسالارانه 
می‌داند« )مشیرزاده، 1382: 449(. وی که رمان‌نویسی در حال 
 différance تجربه‌گری با شیوه‌های ادبی است با به‌کار بردن مفهوم
- از ابداعات دریدا- شیوۀ نگارش زنانه را در تضاد با شیوۀ نگارش 
مردانه قرار می‌دهد. وی در حین کاوش در نوشتار زنان و مردان 
برای یافتن تفاوت‌های بیشتر دریافت که هر دو نوشتار به میزان 
زیاد و به ترتیب با میل جنسی زن و مرد مرتبط‌اند )تانگ، 1394: 

356 و 358(. 

وی به شیوۀ نگارش و اندیشۀ مردانه معترض شده است، زیرا بنیان 
آن بر تقابل‌های دوگانه است که »از تقابل دو ارزشی بنیادین یعنی 
مرد/ زن الهام می‌گیرند که در آن مرد با همۀ چیزهای فعال و 
فرهنگی و نورانی و والا یا عموما مثبت ربط می‌یابد و زن تداعی‌گر 
تمام چیزهای است که منفعل و طبیعی و تاریک و پست و عموما 
منفی تلقی می‌شوند. از این گذشته، در تقابل مرد/ زن واژۀ نخست 
واژه‌ای است که دومی از آن مشتق و منحرف می‌‌شود« )همان: 
357(؛ زن در نسبت با مرد دیگری است، در دنیای مرد و با قواعد 
او زندگی می‌کند و به اندیشه درنمی‌آید. پس از آن‌که اندیشیدن 
مرد به زن پایان یابد چیزی از او باقی می‌ماند نا‌اندیشیده )همان(. 
به این ترتیب »سیکسو زنان را به مبارزه می‌طلبید تا با نگاشتن 
مقولات نا‌اندیشیدنی/ نا‌اندیشیده، وجود خود را بیرون از دنیایی 
که مردان از ایشان ساختند به تحریر درآورند. نوع نگارشی که 
سیکسو متعلق به زنان می‌دانست- نشانه‌گذاری، نوشتن و خط 
بیان   – سردستی  یادداشت‌های  نوشتن،  قورباغه  خرچنگ  زدن، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             8 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


35
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

تلویحی حرکاتی است که رودخانۀ هراکلیت را به ذهن متبادر 
می‌سازد که مدام در حال تغییر است. در عوض، نوع نگارشی که 
برای سیکسو تداعی مردانه داشت متشکل از حجم انبوه حکمت 
بشری است. این اندیشه‌ها به دلیل مهر تأییدی که بر آن‌ها خورده 
است امکان هیچ‌گونه حرکت یا تغییری را ندارند. پس، از دید 
سیکسو نگارش زنانه، فقط شیوۀ تازه‌ای برای نوشتار نیست، بلکه 
"در اصل همان امکان دگرگونی است، فضایی است که می‌تواند 
سکوی پرش اندیشه‌های براندازانه یا جنبشی مبارک برای دگرگونی 

معیارهای اجتماعی و فرهنگی باشد"« )همان(. 

»نوشته‌های سیکسو از احساس خوش‌بینی و شعفی برخوردارند که 
نه در نوشته‌های دریدا که کلام‌محوری را گریز‌ناپذیر می‌داند، دیده 
می‌شود و نه در نوشته‌های لاکان که سلطۀ همیشگی احلیل را 
باور دارد. سیکسو معتقد است که ما می‌توانیم از نظام مفاهیم دو 
ارزشی که در آن محصور شده‌ایم بگریزیم و به قابلیت زنان برای 
هدایت این شورش ایمان دارد« )همان: 359(. »با وجودی که به 
نظر برخی از منتقدان، تحلیل سیزو یک بعد تاریخی‌گرایانه نیز دارد 
و تأکید می‌کند که لیبیدوی23  مؤنث و مذکر در نظم پدرسالارانه 
شکل می‌گیرند، اما یک وجه زیست‌شناختی و تفاوت جوهری نیز 
برای زنان و مردان قائل است، زیرا لیبیدو را در پیوند با جسم 
متفاوت زنانه و مردانه قرار می‌دهد. او چنان از "متن زنانه" سخن 
می‌گوید که گویی همۀ زنان "درونی" واحد دارند که نوشته‌های 

آن‌ها بازتاب آن است« )مشیرزاده، 1382: 449-450(.

-لوس ایریگاری
»]...[ ایریگاری در این که میل جنسی زنانه و پیکر زن سرچشمۀ 
نوشتار زنانه‌اند با سیکسو هم عقیده است، اما این دو با یکدیگر 
روان‌کاوی  اول  درجۀ  در  ایریگاری  دارند.  اساسی  تفاوت‌های 
است که می‌خواهد مقولۀ زنانه را از قید و بند اندیشۀ فلسفی 
مردان و از جمله دریدا و لاکان رها سازد« )تانگ، 1394: 359(. 
اگرچه ایریگاری با لاکان در زمینۀ تفاوت میان دو مرحلۀ خیالی 
با  خیالی  مرحلۀ  از  وی  درک  اما  است،  عقیده  هم  نمادین  و 
لاکان یکی نیست )همان: 360(. ایریگاری »در ایجاد پیوند میان 
زیست‌شناسی و هویت از او ]لاکان[ صریح‌تر است و در عین‌حال، 
کانون تحلیل را نیز از جسم مرد به جسم زن می‌برد. به‌علاوه، باید 
توجه داشت که در ارتباط میان دو جنس، ایریگاره ]ایریگاری[ 
برخلاف لاکان، تضادی دو وجهی نمی‌بیند، بلکه بر "تفاوت" تأکید 
می‌کند« )مشیرزاده، 1382: 448(. لاکان میان مرحلۀ خیالی زنانه 
و مردانه تفاوت قائل است؛ دختران که مرحلۀ ادیپی را به دلیل 
عدم هم‌سانی خود با پدر ]تفاوت میان اندام جنسی زن و مرد[ 
کامل به پایان نمی‌برند در دام مرحلۀ خیالی گرفتار آمده و در 
واقع هم‌چون پسران به قلمرو زبان و خود بودن وارد نمی‌شوند. 

ایریگاری معتقد است از آن‌جا که ممکن است در این مرحله 
امکان بکری برای زنان نهفته باشد، چه بسا نفی و انکار این به 
دام‌افتادگی ضرورتی نداشته باشد. آن‌چه دربارۀ مرحلۀ خیالی و زن 
و میل جنسی‌اش گفته شده، بنابر دیدگاهی مردانه است )تانگ، 
1394: 360(. چیزی که به نظر ایریگاری راه را برای بیرون رفتن 
اندیشه‌های زنان از مرحلۀ خیالی می‌بندد، مفهوم »همانی« است 
)همان: 361(؛ ایریگاری به قصد توصیف ماهیت و کارکرد تصورِ 
 24 speculum یکی بودن« در فلسفه و روان‌کاوی غربی از واژۀ«
بهره می‌برد که بنابر اظهار توریل موی )همان( »القا‌کنندۀ ضرورت 
مفروض دانستن سوژه‌ای است که قابلیت بازتاباندن هستی خویش 
خودشیفته‌وار  آینه‌نگری"  "در  دلیل  به  مردانه  گفتمان  دارد.  را 
فلسفی- که تجلی آن تصویر قرون وسطایی خدا به صورت اندیشۀ 
اندیشه‌ورز است- هرگز قادر نبوده زن یا زنانه را به‌صورت چیزی 
غیر از بازتاب مرد یا مردانه درک کند. بنابراین، اندیشیدن به زنِ 
زنانه در ساختارهای اندیشۀ مردسالاری کاری ناممکن است. مردان 
هنگامی که به زنان نگاه می‌کنند زنان را نمی‌بینند، بلکه بازتاب‌ها 
یا تصاویر مردان را می‌بینند« )همان(. وی هم‌چنین با تحلیلی از 
»همانی« در نظریۀ فروید نیز به نقد نظریۀ میل جنسی زنانۀ 
فروید پرداخت؛ نظریه‌ای که در آن دختربچه مرد کوچکی بدون 
قضیب است، بنابر این تصور که زن همان مرد است، مگر به لحاظ 
میل جنسی )همان(. »ایریگاره با نقد تحلیل فروید از تضاد دو 
جنس و با تکیه بر شالوده‌شکنی دریدایی نشان می‌دهد، که زن 
و مرد مانند بقیه جفت‌های متضاد اساسا ضد هم نیستند، زیرا 
نمی‌توان یکی را بدون ارجاع به دیگری تعریف کرد و معنای آن 
دو در نسبت و ارتباط با یکدیگر است« )مشیرزاده، 1382: 446(. 
وی با پیشنهاد سه راهبرد به دنبال دادن این توانایی به زنان است 
که »خود را چیزی "هرز" و "مازاد" در حواشی تنگ دست‌پروردۀ 

ایدئولوژی‌های حاکم نپندارند )تانگ، 1394: 362( که عبارتند از:
1-تلاش برای خلق صدایی سرشار از جنسیت نه خالی از آن و 

بی‌طرف )همان(؛ 
2-به کار بستن هم‌جنس‌خواهی و خودانگیزی که به زنان امکان 
کشف سرزمین چند وجهی و ناشناختۀ پیکر زنانه را می‌دهد و به 
ایشان می‌آموزد با چنان کلماتی سخن بگویند و چنان اندیشه‌هایی 

را بیندیشند که احلیل را از میدان به در کند )همان: 362-363(. 
3-مبارزه علیه مردسالاری با »تقلید ریش‌خندگونۀ شکلک‌هایی که 
مردان بر زنان تحمیل کرده‌اند« )همان: 363( و در نتیجه »بی‌اثر 
کردن اثرات گفتمان احلیل‌مدار از راه زیاده‌روی در آن‌ها« )همان(.

 
-ژولیا کریستوا

وی از چندین جنبه با سیکسو و ایریگاری متفاوت است )تانگ، 
و  طبیعی  زنان  با  را  »"زنانه"  ایشان  حالی‌که  در  364(؛   :1394
"مردانه" را با مردان طبیعی همانند‌سازی می‌کنند، اما کریستوا هر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             9 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


36
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

گونه همانند‌سازی از این دست را رد می‌کند« )همان(. به زعم 
او، اگر کودک هنگام ورود به نظم نمادین ]مورد نظر لاکان[ حق 
انتخاب داشته باشد که با مادر یا پدر همانندسازی کند و اگر میزان 
مردانگی یا زنانگی کودک وابسته به میزان این همانندسازی باشد 
پس کودکان هر دو جنس )پسر و دختر( از بخت یک‌سانی در 
این زمینه برخوردارند. پسرها می‌توانند شبیه مادر خود باشند، 
و دخترها شبیه پدر خود. از این گذشته، پسرها می‌توانند حالت 
نیز  دخترها  و  بنویسند  زنانه  حالتی  با  و  باشند  داشته  "زنانه" 
می‌توانند حالتی "مردانه" داشته باشند و همان‌گونه بنویسند« 
)همان: 365-364(. »به گفتۀ کریستوا، فروریختن زبان به درون 
زیست‌شناسی و پافشاری بر این‌که زنان صرفا به دلیل پیکر خویش 
شیوۀ نگارشی متفاوت با مردان دارند، به این معنی است که مردان 
و زنان را بار دیگر به درون قفس مردسالاری بیندازیم« )همان: 
ورود  چگونگی  تعیین‌کنندۀ  عامل  را  »آناتومی  کریستوا   .)365
شخص به نظم نمادین نمی‌داند، بلکه بر نوع رابطۀ متفاوت دختر 
و پسر با مادر تأکید دارد. سوژۀ زنانه به شکلی خاص، وارد نظم 
نمادین می‌شود. این سوژه کلا خارج از نظم نمادین نیست، بلکه به 
نسبت سوژه‌های مردانه پیوند قوی‌تر با مرحلۀ ماقبل نمادین و مادر 
خود دارد. این سوژه لزوما "زن" )woman( نیست، بلکه "زنانه" 
)feminine( است« )مشیرزاده، 1382: 450(. از دیگر جنبه‌های 
تفاوت مذکور، پیروی شدید کریستوا از این عقیده است که »حتی 
اگر "زنانه" بتواند به بیان درآید، نباید این کار را کرد. وی مدعی 
است زنانی این چنین وجود ندارند. ریشۀ مفاهیمی نظیر "زن" 
و "زنانه" در متافیزیک است. یعنی فلسفه‌ای معتقد به اصالت 
ذات که ساخت‌شکنان در پی برملا ساختن ماهیت آن‌اند. مفهوم 
زن فقط از نظر سیاسی امکان می‌یابد، نه از نظر فلسفی« )تانگ، 
1394: 365(. وی بیش از سیکسو و ایریگاری انقلاب اجتماعی را 
با انقلاب شاعرانه پیوند می‌داد. وی معتقد است »سپر بلا کردن 
بعضی گروه‌ها ]...[ در احساس "تحقیرشدگی" یا انزجار نامعقولی 
ریشه دارد که به تجربیات پیش‌ادیپی کودک با بدن خود و بدن 
مادرش )مدفوع، خون و خلط( بازمی‌گردد. این انزجار در اصل به 
معنای طرد "زنانه" نیست. کودک که حیاتش به مادر وابسته است، 
هیچ درکی از تفاوت جنسی ندارد. تنها با عقدۀ اختگی است که 
این احساس و به همراه آن پیوند "زن" با "تحقیر شده" به میان 
می‌آید. بنابراین، مشکل بنیادین جامعه، مسئلۀ تحقیرشدگی است 

که "زنانه" فقط یکی از ویژگی‌های آن است« )همان: 366(. 

خواست کریستوا آشتی جامعه با تحقیرشدگان- سرکوب‌شدگان و 
کسانی که به حاشیه رانده شده‌اند- است )همان(؛ »گفتمان‌های 
به حاشیه رانده شدۀ موجود در جنون، مقولات گنگ و مادرانه 
و جنسی باید نیروی انقلابی خود را در درون زبان تخلیه کنند« 
)همان(. وی به طرح مرحلۀ نشانه‌ای یا semiotic  یا پیش‌ادیپی 

در نظریۀ لاکان اقدام نمود )همان(؛ کریستوا »معتقد است این امر 
همان است که صداهای موزون و بی‌معنای بچه‌های خیلی کوچک 
که قادر به سخن گفتن نیستند، ایجاد می‌کند. امر نشانه‌ای مقدم بر 
فراگیری معناست، و روان‌کاوی آن را با رانشی یا به سوی لذت یا 
مرگ مرتبط می‌سازد. این آثار صوتی که در شعر هم بروز می‌یابند، 
استدلال  "تز‌محور"  منطق صرفا  آن‌ها  الگومندند؛  و  موسیقایی 
عقلانی را، با تمرکز بر یک حس یا احساس که کریستوا آن را ورای 
سطح معنا می‌داند، مختل می‌کنند« )بلزی، 1395: 22(. این نظم 
نشانه‌شناختی »در پیوند با سائق‌های درونی و آنال است و با ورود 
به نظم نمادین )همراه با قانون و نظم، یک‌پارچگی و قطعیت 
موضع در آن( سرکوب می‌شود، اما مانند همۀ عناصر سرکوب شده 
بازخواهد گشت و خود را حتی در درون زبان نمادین- از طریق 
ریتم، آهنگ، لحن، سخنان بی‌معنا، سکوت و غیره- متجلی خواهد 
کرد و به بیانی در نظم نمادین اختلال ایجاد می‌کند. سوژه‌های 
زنانه این نفوذ نشانه‌شناختی را به دلیل کامل نبودن سرکوب عنصر 
ماقبل اودیپی بیشتر از خود نشان می‌دهند؛ دیوانگی، شعر و هنر 
در کل، عناصر غیرعقلانی و نشانه‌شناختی هستند« )مشیرزاده، 
1382: 450(. از نظر او »شخص آزاد کسی است که از توانایی 
درک اهمیت "بازی نشانه‌ای و نمادین"- یعنی نوسان مداوم میان 

بی‌نظمی و نظم- برخوردار باشد« )تانگ، 1394: 367(.

فمینیسم و زیبایی‌شناسی
»زیبایی‌شناسی فمینیستی نه راهی است برای ارزیابی هنر و نه 
راهی است برای ارزیابی تجربه‌ای که از هنر کسب می‌شود، بلکه 
به کمک آن نظریه زیبایی‌شناسی و رویکردش به جنسیت به محک 
آزمون و پرسش گذاشته می‌شود« )ورث، 1384: 325(؛ هم‌چون 
زیبایی‌شناسی«- که در  و  کتاب »فمینیسم  نویسندۀ  کُرس‌میر- 
مطالعۀ تئوری‌ها و چهارچوب‌های مفهومی درون و بیرون هنر و 
زیبایی‌شناسی، دیدگاهی فمینیستی اتخاذ می‌کند، به‌عبارت دیگر، 
وی به بررسی ایفای نقش جنسیت در شکل‌دهی و کاربست ایده‌ها 
زیبایی‌شناسی  ارزش‌های  و  آثار  آفرینش  هنری،  کارهای  دربارۀ 
رشتۀ  هنوز  فمینیستی  »زیبایی‌شناسی   .)13  :1390( می‌پردازد 
نسبتا جدیدی است که قدمت آن به اوایل دهۀ ۱۹۹۰م. می‌رسد. 
نخستین بار در ۱۹۹۰م. و در ویژه‌نامه‌ای در مجلۀ »هیپاتیا« اثری 
در حوزۀ زیباشناسی فمینیستی به چاپ رسید. ]...[. از آن‌جایی‌که 
فاقد  هنوز  نوپا،  نسبتا  است  رشته‌ای  فمینیستی  زیبایی‌شناسی 
چارچوب و قاعده‌ای مدون است؛ در واقع، بسیاری از نویسندگان 
اصولا معتقدند که زیبایی‌شناسی فمینیستی نباید دارای قاعده‌ای 
مدون باشد، چراکه تحقیق و مطالعه در این حوزه باید هم‌زمان 
با فعالیت هنرمندان و نظریه‌پردازان زن گسترش یابد. در ضمن، از 
آن‌جایی‌که زیبایی‌شناسی فمینیستی از شاخه‌های متعدد فمینیسم 
و مطالعات فمینیستی در دیگر حوزه‌ها بهره می‌جوید، چندان در 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            10 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


37
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

قید و بند رعایت کردن چارچوب دیگر رشته‌ها نیست« )ورث، 
1384: 325(. »این رویکرد ]فمینیسم[ بر این گمان است نگاره‌ها، 
بازنمایی‌ها و بازگویی استادانۀ ایده‌ها گذشته از زیبایی، هنروری و 
چیره‌دستی یا ارزش‌های درونی خود، چون نشان‌دهندۀ جایگاه و 
نیروی )قدرت( اجتماعی نیز هستند از ارزش فراوان برخوردارند. 
هر کجا که زور و نیرو یافت می‌شود در شیوه‌هایی که به‌کار 
می‌برد، ناهمسانی‌های نادرستی هم یافت می‌شود« )1390: 13(. 
»هنر، کار نوآورانه‌ای است که سکس25  و سکس‌گرایی26 ، جنسیت و 
جایگاه اجتماعی و توانایی فرهنگی، همگی در آن نقش برجسته‌ای 
دارند« )همان(. »هر چند فمینیسم هم‌چون مقوله‌ای تئوریکی 
دیدگاه سیاسی یا فلسفی یگانه‌ای را مرزبندی نمی‌کند، انگاره‌های 
مشترکی یافت می‌شود که پی‌گیری دیدگاه‌های فمینیستی را در 
زیبایی‌شناسی و تئوری هنر آگهی می‌دهد. پگی فلن27  تئوری‌پرداز 
نمایش آن را بدین شیوه می‌گوید: "فمینیسم باور دارد که جنسیت، 
مقوله‌ای پایه‌ای برای سازمان‌دهی فرهنگ بوده و هم‌چنان خواهد 
بود. افزون بر آن، الگوی آن سازمان‌دهی، همیشه مردان را برتر از 

زنان می‌خواهد"« )همان، 22(. 

نقد فمینیستی هنرها یا رویکرد فمینیستی در نقد هنر
اتخاذ  به  منجر  بیستم،  قرن  در عرصۀ هنر  پررنگ ‌زنان  حضور 
استانداردها و معیارهایی برابر جهت نقد و تفسیر آثار‌شان نشده 
است؛ از جمله مسائلی که ظهور قدرتمند نقد فمینیستی را مطالبه 

می‌کنند، عبارتند از:
-متعلق دانستن آثار هنری زنان به حوزۀ زندگی مادی و طبیعی 
یا زندگی خصوصی و خانوادگی و نه به‌عنوان بخشی از قلمرو 

فرهنگی و زندگی اجتماعی؛ 
- تمایز نهادن میان هنرهای زیبا، و هنرها و صنایع دستی؛ 

-محدودیت‌های زنان برای تحصیل در رشته‌های هنر؛ 
- زن به عنوان سوژه یا موضوع آثار هنری، تجسم زیبایی آرمانی و 

ابژۀ تأمل بی‌طرفانۀ مرد هنرمند )ورث، 1384: 325-326(.
انتقادات رویکرد فمینیستی بر زیبایی‌شناسی سنتی در »دانشنامۀ 
زیبایی‌شناسی« در سه محورِ نقد بر فرمالیسم، بی‌طرفی در مواجهه 
با آثار هنری، و نگاه خیرۀ مردانه مشخص شده است. کرس‌میر 
معتقد است جنسیت در سطوح مختلف فلسفه رخ می‌نمایاند، گاه 
در سطح و آشکار، نظیر سخنان نظریه‌پردازان دربارۀ زنان و مردان 
و گاه در عمق و پنهان از جمله در مفاهیمی هم‌چون زیبایی، 
ذوق و پسند )1390: 18- 17(. وی‌ می‌گوید: »من جنسیت‌گرایی 
پنهانی را نیرویی به‌ویژه پر کشش، بالای سر اندیشه می‌دانم زیرا 
می‌تواند بسیار آهسته و موذیانه باشد« )همان: 19(. کرس‌میر به 

طرح مسئلۀ:
-حضور پیدا و پنهان جنسیت‌گرایی در شکل‌گیری تئوری‌های هنر؛

-تأثیر آن در رویه‌های زندگی واقعی به‌ویژه از منظر فرهنگی و 

چگونگی مواجه با نظم و ساختار اجتماعی، فرهنگی و هنری برآمده 
از درون این جنسیت‌گرایی از سوی منتقدان و هنرمندان فمینیست؛

-تلاش ایشان در برهم زدن اقتدار تئوری‌های »به‌ویژه هنر« و نظم 
برآمده از دل آن‌ها می‌پردازد. 

مواردی که نظرات کرس‌میر حول آن‌ها شکل می‌گیرد، عبارتند از:
-انگارۀ آفرینندۀ هنر یا هنرمند هم‌چون آرمانی مردانه؛

- شکل‌گیری مفهوم هنر زیبا و خروج هنرهای دستی و خانگی از 
دایرۀ شمول هنرهای زیبا؛

و  زیبایی‌شناسی  تاریخ  دور  به  جنسیت  معنایی  هالۀ  -وجود 
ایده‌های بنیادین آن مانند زیبایی، شکوه و والایی؛

-نادیده انگاشتن زنان هنرمند در طول تاریخ و وجود موانعی بر سر 
راه زنان برای ورود به دنیای حرفه‌ای هنر؛

-کاربرد استعاری حس چشایی به‌سان الگویی برای بازشناسی و 
گزینش دقیق ویژگی‌های ابژۀ ارزیابی‌شونده در هنگام مواجهه با 
آثار هنری و در مقابل تلقی تجربۀ چشایی به مثابۀ تجربه‌ای بدنی 
و حسی که به فرد آن‌گونه از خشنودی و لذت را که به راستی 
زیبایی‌شناسانه باشد، نمی‌دهد؛ به‌عبارت دیگر، گرچه مفهوم ذوق 
به‌طور دقیق برگرفته از همین کاربرد استعاری حس چشایی است 

اما خود آن، جزو حواس فرودست برشمرده می‌شود.
-حضور خوراک در آثار هنری و استفاده از آن به‌عنوان ابزاری در 

خلق آثار هنری جهت به چالش کشیدن سنت‌ هنری غرب؛
-بازنگری فمینیست‌ها در اندیشه‌ دربارۀ هنر به‌ویژه با بهره‌گیری از 
ضد هنر و تلاش برای شکل دادن به تئوری فلسفی دربارۀ ساخت 
فرضیه‌هایی  تشخیص  و  برشماری  و  فمینیست‌ها  از سوی  هنر 
دربارۀ ساخت جنسیت و خواهش جنسی که هنرمندان فمینیست 

و پسا‌فمینیست در خلق آثارشان به‌کار برده‌اند. 

در بخش‌های بعدی پژوهش حاضر، بعضی از موارد مورد توجه و 
ارزیابی رویکرد فمینیسم، به‌طور جداگانه و مفصل‌تر مورد مطالعه 

قرار خواهد گرفت.

نقد فمینیسم بر فرمالیسم
همان‌طور که پیشتر اشاره شد یکی از محورهای مورد توجه نقد 
این  انتقادات  مجموعۀ  است.  فرمالیسم  هنرها،  در  فمینیستی 

رویکرد بنا بر مفاد فرمالیسم در جدول 2 گردآمده است.

نقد فمینیسم بر انگارۀ آفرینندۀ هنر، هنرمند، هم‌چون آرمانی مردانه
»هر چند در گفتمان آفرینش‌های هنری، از کار سخت مامایی و 
زایش به‌صورت استعاره و کنایه سخن می‌رود، زنان همیشه در 
پیوند با فرزندزایی هستند، کارکردی طبیعی که آن‌ها را به تن‌شان 
و به مانند‌سازی و زادآوری "جانوری" پیوند می‌دهد« )کرس‌میر، 
1390: 39( اما این »مردان هستند که نقش آفرینندگی هنری رها از 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            11 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


38
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

سرنوشت زیستی )بیولوژیکی( به آن‌ها واگذار شده است« )همان: 
40(. مفهوم نبوغ- هنرمند نابغه- که به‌ویژه در سدۀ هجدهم، 
در آراء کانت و جنبش رمانتیک مورد تأکید و توجه قرار گرفت 
حساب  به  ایشان  سرشتی  تواناییِ  و  مردان  ویژۀ  دارایی‌ای  نیز 
می‌آمد، و مواردی نظیر نقش اجتماعی زنان و حتی ساختار بدنی و 
آناتومی‌شان موانع بازدارندۀ دیگری در مسیر هنرآموزی و آفرینش 
هنری ایشان محسوب می‌شد )همان: 67-66(. در ارتباط میان خلق 
و آفرینش آثار هنری و جنون یا دیوانگی که شکل دیگری از نبوغ 
نزد رمانتیک‌ها و پیش از ایشان، افلاطون بود نیز باید گفت که این 
جنون تنها در ژرفای روان مردان رخ می‌داد؛ تنها بهرۀ زنان از جنون، 
هیستری بود، برچسبی برگرفته از واژه‌ای یونانی به معنای زهدان و 
مبیّن رفتاری نامنظم و نامتعادل از سوی زنان که در قالب نابسامانیِ 

بیولوژیک و به فرمی روانی رخ می‌نمایاند )همان: 68-69(. 

فمینیسم و چالش تمایز میان هنرهای زیبا و صنایع دستی 
تقسیم هنرها، فنون و مهارت‌ها به دو بخش مجزای: هنرِ زیبا، و 
فنون و مهارت‌ها یا هنرهای کاربردی به‌ویژه از عصر باززایی و 
در عصر روشنگری رخ داد. هنر زیبا از منظر غایت-این‌که هدفی 
و  علوم  با  نسبتش  و  زیبایی‌شناختی  ندارد-ارزش‌های  خود  جز 
به‌ویژه ریاضی تعریف شده است و به این‌ترتیب، راه خود را از 
صنایع‌دستی و هنرهای خانگی که به‌طور معمول کارکرد، غایت و 
سودمندی را لحاظ می‌دارند، جدا ساخته است. بنابراین، بسیاری از 
صنعت‌گران و کسانی که تا پیش از این هنرمند قلمداد می‌شدند، 
به‌ویژه زنان از دایرۀ شمول هنرمند خارج شدند و کارشان نیز از 
لیست آثار هنری خط خورد )همان: 63، 62 و 59(. به نظر می‌رسد 

هنرمندان زن و هم‌چنین هنرمندان فمینیست جهت تقابل با این 
طرد‌شدگیِ هنرهای دستی زنان و هنرهای خانگی، عامدانه از این 

هنر‌ها در خلق آثار هنری خویش بهره برده‌اند. 

»هم‌چنان که انگارۀ زیبا، در برابر هنرهای سودمندانه پرورده شد 
و پیش رفت، تئوری‌پردازانِ بیشتر و بیشتری بر این نکته پافشاری 
کردند که ارزش راستین هنر، تنها زیبایی‌شناختی است، و هنر برای 
زیبایی است و برای خوشی‌های زیبایی‌شناختی که فراهم‌ می‌آ‌ورد، 
است« )همان: 65(. هنر زیبا توسط خوشی‌های زیبایی‌شناختی یا 
همان احساس خوشی برخاسته از شناخت زیبایی تعریف می‌شود. 
بنابر قول کرس‌میر، بِرک28  واکنش‌های اصلی زیبایی‌شناختی را به 
دو گونه تقسیم کرده بود: 1( والا و 2( زیبا )همان: 92(. در نظر 
بِرک این خشنودی با خوشنودی و لذت ناشی از کام‌جویی جنسی 
در پیوند است؛ بِرک سرچشمۀ بنیادی زیبایی‌ را در رابطۀ دگرآمیزی 
]زن و مرد[ می‌دانست )همان(. به‌زعم وی »چیزهایی را که زیبا 
می‌بینیم، کوچک و بسته و مرزمند، کمانی، و با کرانه‌های نرم و 
رنگ‌های ملایم‌اند. این دربارۀ یک گل یا اندام انسان درست است. 
ویژگی‌های کلی و آبسترۀ هر چیز زیبا از زیباییِ اندام زنانه برآورده 
شده است. بِرک با آب و تاب دربارۀ این زیبایی، آن‌چنان‌که در 
گردن و سینۀ زنان دیده می‌شود، سخن می‌گوید« )همان: 93(. 
در نظر وی، زیبایی با زن و والایی با مرد مرتبط است، چرا که 
چیزهای والا ستایش‌برانگیز و شگفت‌آور، زبر، زمخت، ناهموار، 
زیبایی،  به  بِرک  نگاه  این‌رو  از  تاریک‌اند.  و  ترسناک  بیکران، 
جنس‌گرایانه است )همان(. کانت29 نیز در »بررسی‌هایی دربارۀ 
دریافتن زیبا و والا« )1763( اظهار می‌کند که »زیبا برشمارندۀ 

جدول 2: مقایسۀ مؤلفه‌های رویکرد فمینیسم و فرمالیسم به هنرها )نگارنده(

مفاد فرمالیسم
	

در فرمالیسم، هنر فعالیتی متمایز و منفک از دیگر فعالیت‌های فرهنگی 
داشته و راه خود را از صنایع دستی و دیگر فعالیت‌های عملی و کاربردی 

مجزا می‌کند )ورث، 1384: 327(.

فرمالیسم با جدا کردن آثار هنری از بافتی که در آن قرار دارند، جدا از 
زمان و مکان اولیۀ آثار و معناهای نمادین موجود در دل تجربۀ بشر 
هم‌چنین با حذف تاثیر عوامل بیرونی بر بررسی آثار، در آن‌ها می‌نگرند.
ارزش  اولیۀ  و  اصلی  موثر،  عوامل  به‌عنوان  صوری  عناصر  مطالعۀ 
زیباشناختی و استقلال ماهیت ارزش صوری اثر هنری از دیگر ویژگی‌های 

آن مانند معنا، مصداق یا فایده از دیگر اصول فرمالیسم‌اند )همان(.

فرمالیسم بر مشاهدۀ اثر به شکلی مجزا از عوامل بیرونی و بافت، و 
به نحوی بی‌طرفانه تأکید می‌کند و وجود مخاطبی آرمانی و بی‌غرض را 

مسلم فرض می‌کند )همان(.

مفاد فمینیسم در برابر فرمالیسم

فمینیسم دامنۀ تعریف هنر را گسترش می‌دهد و با جداساختن هنر از قلمروی 
خودبنیاد، ارزش آن را به قلمروی آشنای اجتماعی، سیاسی و حتی کارکردی 
می‌آورد؛ چراکه انکار بی‌دلیل بافت )شرایط و موقعیت( اثر در واقع آن را از 
بار فرهنگی، شخصی و سیاسی‌اش تهی می‌کند. در صورت پذیرش این امر که 
اثر هنری را شخصی خاص )با جنسیتی خاص( در مکان و زمانی خاص پدید 

آورده می‌توان به درک بهتری از اثر نائل آمد )همان(.

»زیبایی‌شناسی فمینیستی بر آن است که آثار هنری باید در بافت خود باقی 
بمانند نه این‌که از آن جدا شده و در موزه‌ها به نمایش درآیند« )همان(. در غیر 
این صورت، باید بافتی را که اثر در آن خلق شده در موزه یا نمایشگاه همراه 

با آن به نمایش گذاشت )همان(. 

و  آرمانی  ادراک  فاعل  یا  مخاطب  یک  به  قائل  فمینیستی  زیبایی‌شناسی 
بی‌طرف نیست، بلکه معتقد است هنر می‌تواند زبان گویای مخاطب باشد و 

با وی سخن بگوید )همان(.

ف	
ردی

	1

	2

	3

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            12 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


39
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

تیز‌حسی و خوش‌ذوقیِ یک زن است، در حالی‌که مرد باید برای 
دریافت ژرف‌تری از والا و ستایش‌برانگیز بکوشد« )همان: 101(. 
در عین حال، کانت  تمام تلاش خود را صرف جداسازی خوشی 
زیبایی‌شناختی از خوشی‌های حسی می‌کند )همان: 96( ]از جمله 
چشایی )taste( که هرگز به‌عنوان حسی زیبایی‌شناختی قلمداد 
نشده، اگرچه از واژۀ مذکور یا حس چشایی به مثابۀ استعاره‌ای 
برای بیان دریافت زیبایی‌شناختی و زیبایی بهره برده‌اند )همان: 
86([؛ خوشی زیبایی‌شناختی نه ربطی به بدن دارد و نه برآوردن 
هر نوع گرایش فردی. سنجش‌گری و داوری زیبایی‌شناختی از هر 
نوع دل‌بستگی رهاست: نادل‌بسته و بی‌طرف )همان: 97- 96(. 
حال‌که تمام آرزوها و دل‌بستگی‌ها در داوری زیبایی حذف شده‌اند 
تنها چیزی که باقی می‌ماند مایه‌های ذهنی است که همگی از 
آن برخوردارند، چراکه در نظر کانت چیزی که زیبا تشخیص داده 

می‌شود برای همگان زیباست )همان: 99(.

داور و مخاطب آرمانی آثار هنری 
در  پسند  و  ذوق  آرمانی  »استانداردهای  می‌گوید:  کرس‌میر 
سخن‌آرایی همه‌گیر ادبی سدۀ هجدهم نمودار شده است: مرد 
خوش‌پسند یا به زبان فرانسه homme de gout اصطلاحی است 
آن‌ها  چگونه  که  بپرسیم  خود  از  شاید  فرانسه.  در  مردم‌پسند 
واژۀ "مرد" یا "homme" را روا شمرده‌اند؛ آیا خوش‌ذوقی را تنها 
دست‌آوردی از مردان دانسته‌اند؟« )همان: 100-99(. »به گمان 
بسیار، سنجش‌گران آرمانی زیبایی‌شناختی، و داوران پسندخوش، 
بی‌چون و چرا مردان بودند، چون ذهن و احساس مردان را تواناتر 
از زنان می‌دانستند« )همان: 101(. تقابل دوتایی ذهن-عین که 
می‌توان شکل‌گیری آن را در چارچوب فلسفه به افلاطون نسبت 
داد، به ترتیب با جهان ارزش‌های آبستره و انتزاعی در پیوند با 
ذهن، و جهان ارزش‌های عینی در پیوند با بدن، مرتبط‌اند که خود 
مبیّن دو‌تایی ذهن و بدن نیز هست )همان: 38(. درک ارتباط 
تقابل‌های دوتایی ذهن-بدن و مرد-زن به میزان بهره‌مندی مردان 
و زنان از خرد بازمی‌گردد: آن‌چه احتمالا به‌صورت یک باور بدیهی 
و براساس غفلت از مد نظر قرار دادن موقعیت‌های اجتماعی 
نامتوازن زن و مرد در جامعه از آن سخن می‌رود. »خرد توان ذهنی 
را نشان می‌دهد که کنش انسان را از ناانسان شناختنی می‌سازد 
]...[، بلکه بهترین ویژگی ما نیز هست که دست‌آوردهای هنری، 
گزینه‌های اخلاقی و دانش علمی را امکان‌پذیر می‌سازد« )همان: 
35(. در عین‌حال، ذکر درجات و مراتبی برای خرد می‌تواند گواهی 
باشد برای توجیه برتری جنسی و نژادی که در عین حال طبیعی 
است )همان(. »]...[ در متن‌های تئوریکی بی‌شماری خرد را ویژگی 
اصلی می‌دانند که در گونۀ انسان، مردان را بر زنان برتری داده 
است؛ به سخن دیگر، در حالی‌که زنان دارای خرد هستند، آن را 
مانند مردان ماهرانه به‌کار نمی‌گیرند« )همان(. زنان، انسان هستند 

پس خردمندند، اما از آن‌جا که زن هستند با وجوه و بخش‌های 
و  نمونه  شناسندۀ  مرد  این‌رو،  از  ارتباط‌اند.  در  ذهن  نابخردانۀ 
زن صاحب خویی عاطفی و شهودی است )همان: 37-36(. به 
این‌ترتیب، توان ذهنی مردان برتر از زنان است که ایشان را مناسب 
کار داوری می‌سازد و تجربۀ محدود زنان در اجتماع نیز به کاستی 
توانایی ذهنی ایشان در مقایسه با مردان دامن می‌زند )همان: 

101( و آن‌ها را برای امر داوری گزینه‌ای نامناسب می‌سازد. 

زن به‌عنوان سوژۀ آثار هنری، 
تجسم زیبایی آرمانی و ابژۀ تأمل بی‌طرفانۀ مرد هنرمند: 

 ]Male gaze[ نگاه خیرۀ مردانه
»نگاه خیرۀ مردانه« مفهومی است که در چارچوب نگرش فمینیستی 
به تاریخ هنر شکل گرفته است و »از ارکان اصلی زیبایی‌شناسی 
فمینیستی است« )ورث، 1384: 330(. »این اصطلاح اشاره دارد به 
تبادل نگاهی که در سینما اتفاق می‌افتد ]...[ در اوایل دهۀ 1970م. 
ابتدا نظریه‌پردازان سینمایی فرانسوی، بعد انگلیسی و آمریکایی 
در تلاش برای توضیح رابطۀ بیننده-پرده و هم‌چنین روابط متنی 
درون فیلم، روان‌کاوی را به فیلم تعمیم دادند« )هیوارد، 1381: 
393(. بیننده- زن یا مرد- نشسته در اتاق تاریک مایل است تا به 
پرده بنگرد و از لذت بصری برخوردار گردد که بخشی از آن نتیجۀ 
احساس هم‌ذات‌پنداری تؤام با خودشیفتگی وی با آدم روی پرده 
است. در عین حال، بیننده به دو دلیل دچار توهم در اختیار داشتن 
تصویر نیز هست که عبارتند از: 1( حضور پرسپکتیو رنسانسی در 
تصویر سینمایی و 2( قرار داشتن دستگاه نمایش فیلم در پشت 
سر بیننده که موجب القای این تصور می‌شود گویا این تصاویر 
تصورات خود بیننده‌اند )همان: 394(. »کریستین متز )1975( از 
قیاس بین پرده و آینه به‌عنوان راهی برای توضیح موقعیت‌یابی 
بیننده و جنبۀ چشم‌چرانۀ عمل فیلم دیدن که بیننده از طریق 
آن با نگاه خیره هم‌سان می‌شود، استفاده می‌کند )چون این نگاه 
خیره پاسخ ندارد، موقعیت بیننده موقعیت یک چشم‌چران است(. 
با این حال متز می‌گوید چون او ]مرد[ با نگاه خیره هم‌سانی پیدا 
می‌کند، این در عین حال بدان معناست که او در حال نگاه کردن 
به آینه است. به بیان دیگر، بیننده از طریق نگاه ]،[ مرحلۀ آینه‌ای 
را از نو اجرا می‌کند. از این بابت، این هم‌سان‌پنداری ]،[ بازگشتی 
به دوران کودکی است« )همان(. دست‌مایۀ افسانه‌ای فروید که 
»قدرت نمایشِ جهان‌شمولش بر انطباقش با داده‌های کلی و عام 
روان کودک استوار است« )رانسیر، 1393: 20(، افسانۀ ادیپ است. 
بنا بر نظر هیوارد، میل ادیپی یا تمایل جنسی به منِ دیگر- مادر- 
یعنی زن یا منِ دیگر مؤنث، یک واقعیت مردانه است که سینما 

به‌نحو مؤثری آن را را فعال می‌کند )1381: 394-395(. 

»سوژۀ بزرگ هالیوود، دگرجنس‌خواهی است، گره‌گشایی طرح و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            13 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


40
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

توطئه، "مستلزم" شکل‌گیری زوج دگرجنس‌خواه است. بدین‌ترتیب، 
رویه‌های سینمایی تشبیه‌های تمام عیاری برای میل ادیپی هستند، 
چون روابط مربوط به نگاه در این رویه‌ها، زن را به مثابۀ ابژۀ میل 
و مرد را به‌عنوان سوژۀ میل می‌سازند تا آن‌جا که به تبادل نگاه‌ها 
مربوط می‌شود، در سینمای غالب، این نگاه‌ها از سه خاستگاه 
ساطع می‌شوند- که "طبیعتا" فرض بر این است که همۀ آن‌ها 
مردانه هستند. نخست رویدادهای پیش‌فیلمیک- نگاه دوربین و 
فیلم‌بردار )و هر کس دیگری( که پشت دوربین است. بعد نگاه 
خیرۀ دیجیتک ]،[ مرد ]در درون فیلم[ به زن خیره می‌شود، نگاه 
خیره‌ای که ممکن است از جانب زن پاسخ داده شود، اما نمی‌تواند 
تأثیری بر آن بگذارد ]...[ و سرانجام نگاه خیرۀ بیننده که شبیه‌سازی 
دو نگاه دیگر است. بیننده موقعیت چشم دوربین را پیدا می‌کند، 
و هم‌چنین از آن‌جا که او )هر مردی( در مقام بیننده، سوژۀ نگاه 
خیره است، موقعیت چشم مرد ناظر روی پرده را پیدا می‌کند« 
)هیوارد، 1381: 396-395(. آن‌چه که به طبیعی‌سازی ظریف میل 
ادیپی، اگر هرگز چنین چیزی بوده باشد منجر می‌شود )همان: 
396(. »چندلر از چهار نوع نگاه خیرۀ عمده در هنرهایی نظیر 
فیلم، عکاسی و هنرهای تجسمی نام برده است ]که تقریبا معادل 

همان نگاه‌هایی که در کتاب هیوارد به آن‌ها اشاره شده است[:
1( نگاهِ خیره بیننده؛ کسی که از بیرون به تصویر فرد، حیوان یا 

شیء درون متن می‌نگرد30 ؛
2( نگاهِ خیره درون روایت؛ نگاه شخصیت به تصویر کشیده شده 

به فرد، حیوان و شیء دیگر درون جهان متن31؛
3( نگاه خیرۀ مستقیم به بیننده )خارج از روایت(؛ نگاه خیرۀ فردی 
که درون متن به تصویر کشیده شده است به بیرون به‌گونه‌ای که 

گویی به مخاطب می‌نگرد 32؛
4( نگاه دوربین، شیوه‌ای که دوربین به فرد، حیوان یا شیء درون 
تصویر می‌نگرد که می‌توان آن را نگاه هنرمند به فرد بازنمایی شده 
 .)Chandler, 1998  :نامید33« )مصباح و رهبرنیا، 1394: 92 نقل از

»لورا مالوی )1989م.( نخستین کسی بود که در بحث از نظریۀ 
فیلم مفهوم نگاه خیرۀ مردان را مطرح کرد. ]...[ تحقیقات مالوی 
در زمینۀ تکنیک‌های قاب‌بندی و زوایای دوربین نشان داد که 
مناسب‌ترین زوایای دیدِ بیننده، فیلم‌ساز، و هنرپیشه عملا همه‌گاه 
به بهتر شدن موقعیت مردان کمک کرده است« )ورث، 1384: 
330(. »]...[ موضوع بینندگی جنسیت‌مند نخست از سوی لورا 
مالوی )1975م.( و بعد از سوی دیگر منتقدان فمینیست مطرح 
شد« )هیوارد، 1388: 398(. »آن‌ها نظریه‌ای را برای توضیح لذت 
حاصل از نگاه خیرۀ )معمولا مردانۀ( کاراکتری که در درون فیلم 
صاحب نقطۀ دید است و هم‌چنین لذت حاصل از نگاه خیرۀ 
بیننده به اندام زن )چه برهنه، چه پوشیده(، انکشاف دادند. این 
نگاه خیره زن را زیر نظارت می‌گیرد و با این کار او را به صورت 

بت در‌می‌آورد، و او را تبدیل می‌کند به ابژۀ میل، نه سوژۀ میل. این 
نگاه خیره، چشم به زن می‌دوزد، معانی‌ای به او نسبت می‌دهد که 
منبعث از دریافت یا خوانش )مرد( دیگری از متن بدنیِ زن است 
به این معنا زن هیچ عاملیتی ندارد« )همان: 398(. بنابر نظر ورث 
»این مفهوم ]نگاه خیرۀ مرد[ جای خود را در نظریۀ زیبایی‌شناختی 
هم باز کرد تا روش نگاه کردن یا روش دیدن ]،[ جایگاه متمایز و 
ویژه‌ای پیدا کند« )1384: 330(. »فمینیست‌ها مدعی‌اند که اکثر 
هنرها، در اکثر مواقع، زنان را در چنین جایگاهی قرار می‌دهد: 
جایگاهی که زن در معرض دید قرار گیرد. مرد عامل این نگاه خیره 

است و زن ابزارش« )همان: 331(. 

به در  برهنه، منفعل و مایل  دو مسئلۀ حضور سوژه‌های زن- 
معرض دید قرار گرفتن- در آثار نقاشی و رسانه‌های چاپی و مرد به 
مثابۀ هنرمند و بینندۀ آثار که همواره بر نفس خود مسلط است 
نیز یادآور مفهوم »نگاه خیرۀ مردان« است )همان(. برگر می‌گوید: 
»در سنت هنریِ غرب دنیا دنیایِ مردان است. زن بازیچه‌ای بیش 
نیست« )1390: 45(. »چنان‌که برگر توضیح داده است، خاستگاه 
بسیاری از الگوهای مسلطی که زنان را به ابزاری در دست مردان 
)ورث،  است«  بوده  غربی  پرده‌نگاری  سنت  همانا  کرده  تبدیل 
1384: 330(. برگر از نقاشی‌های رنگ‌ و روغنی شامل تصویر زن 
به‌عنوان سوژۀ اصلی با نام تابلوهای تن‌نما نام می‌برد )1390: 48(. 
 The Nude وی می‌گوید: »کنت کلارک34  در کتابش زیر عنوان
می‌گوید که برهنگی فقط به‌معنای بدون تن‌پوش بودن است، و 
حال آن‌که تن‌نمایی فرمی از هنر نقاشی است. بنابر گفتۀ او، تابلوی 
تن‌نما نقطۀ آغاز یک نقاشی است، بلکه شیوۀ نگاه کردن به آن 
چیزی است که نقاشی شده است« )همان: 52(. آن‌چه در تابلوهای 
تن‌نما به نمایش در‌می‌آید لخُتی است؛ لخت‌شدن جلو چشم دیگران 
جهت تماشا‌شدن توسط ایشان است )همان(. برگر می‌گوید: »در 
نقاشی‌های رنگ و روغن معمول اروپایی از بدن‌های برهنه هرگز 
تصویری که حرفی اساسی برای گفتن داشته باشد، ارائه نشده است. 
بینندۀ این تابلوهای برهنه، که قاعدتا باید مرد باشد، فقط یک 
تماشاچی است ]که گویا تنها باید لذت بصری ببرد[. آن‌چه در این 
تابلوها نقش شده خطاب به تماشاچیِ مرد است. همه چیز تابلو 
باید به‌گونه‌ای جلوه‌گری کند تا این تماشاچی‌ِ مرد را به سوی خود 
بکشد. به خاطر تماشاچیِ مرد است که آن زن‌های برهنه، برهنگی 
می‌کنند. ولی، بنا بر تعریف، این تماشاچیِ مرد- که هنوز لباس بر 
تن دارد- ]در جلوی تابلو[ یک بیگانه است« )همان: 53(. در همین 
زمینه کرس‌میر می‌گوید: »آزمودن زیبایی گویی بی‌طرفانه است، 
هر چند در بازنمایی پیکرۀ برهنه زنان برکشش و فریبایی جنسی 
آنان تأکید می‌شود، و خواهش جنسی، "دل‌بستگی" آشکار است. 
پس شاید گمان کنیم که نگرش بی‌طرفانۀ پیشنهاد شده ]به‌ویژه در 
مورد داوری در زیبایی‌شناسی کانت[ هم‌چون پوششی در برابر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            14 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


41
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

خواسته‌ها و آرزو‌هاست، به‌ویژه خواهش ناهم‌جنس‌گرایانۀ مردان، 
تا زنان را همراه با نگارگری، پیکرسازی و دکورسازی‌هایی نمایشی، 
ابژۀ کانونی ارزیابی زیبایی‌شناختی نگه دارند« )1390: 113-114(. 

»تئوری‌های خیره نگریستن بر پویایی دید، بر برتری و کنترل ابژۀ 
زیبایی‌شناختی پای می‌فشارد ]...[ چنان‌که لورا مالوی می‌گوید، به 
زنان جایگاه فروتر و بی‌کنش، کسانی که نگریسته می‌شوند واگذار 
می‌شود، در حالی‌که مردان سوژه‌های کوشایی هستند که نگاه 
می‌کنند« )همان: 114(. نائومی اسکیمن می‌گوید: »دیدن حسی 
است که به خوبی برای بیان ... انسانیت‌زدایی سازگاری یافته است: 
از دور کار می‌کند و نیاز به آن ندارد که دوسویه باشد، داده‌های 
رده‌بندی شدۀ فراوانی را به آسانی فراهم می‌سازد . به بیننده توان 
می‌بخشد تا به درستی مایۀ جستار را پیدا کند، و نگاه خیره را 
فراهم می‌سازد، راهی برای آگاه ساختن آن چیز یا مایۀ دیداری که 
او یک ابژۀ دیداری است. توان نگاه کردن چیزی سیاسی است، 
هم‌چنان که خود هنرهای دیداری این گونه‌اند. دربارۀ هر چیز که 

می‌خواهد باشد« )همان: 115(.

بدن زن و خوراک به مثابۀ رسانه و ابزار هنری
خوش‌آیندی  به  نه  چشایی  تجربۀ  که  شد  اشاره  پیشتر 
زیبایی‌شناختی، بلکه به خوشی حسی منجر می‌شود که از نظر 
شناختی نیرومند نیست چراکه دربارۀ جهان آن‌چنان داده‌هایی در 
اختیار نمی‌گذارد که سایر حواس حتی بساوایی به آدمی می‌دهد. 
به‌محض ارزش‌گذاری و طبقه‌بندیِ حواس، جنسیت پا به میدان 
می‌گذارد. در تقابل حس‌های برتر و فروتر، مبتنی بر تقابل اندیشه-

بدن، حواس بینایی و شنوایی مردانه و سایر حواس از جمله چشایی 
زنانه‌اند، چراکه زنان با امور بدنی، زادآوری، مانند‌سازی سر و کار 
دارند و مردان از توان اندیش‌مندی  برخورداند )کرس‌میر، 1390: 
190- 188(. ارتباط حس چشایی با قلمرو زنانه، با ارتباط خوراک 
با همین قلمرو مرتبط است. »قلمرو خوراک آشکارا و بی‌گمان 
خانگی و زنانه است، نه در بعدی نمادین، بلکه به راستی، ]...[. 
آماده‌سازی خوراک و خوردن به پروردن و پرستاری وابسته است 
تا جایی که خوراندن از دید فیزیولوژی از روی نهاد و سرشت 
برانگیخته می‌شود« )همان: 190(.  »خوراک و نوشیدنی، بارها 
سوژۀ هنر بوده‌اند، به‌ویژه در نگاره‌پردازی طبیعتْ بی‌جان ]...[. 
استادان فرهنگستان هنر، نقاشی‌های طبیعت‌ بی‌جان و گل را 
ناچیز‌ترین فرم این هنر می‌دانستند که سال‌ها تنها ژانر هنر نقاشی 
بود که در آن زنان سرآمد همه بودند« )همان: 201(. از سوی دیگر 
نمایش خوراکی با نقش‌مایه‌های نمادین ]نظیر جمجمه و گاه زن35[، 
مبیّن پوسیدگی و گندیدگی نهفته در ماده فیزیکی خوراکی بود و 
بر ناچیزی دستاوردهای بشری در طول زمان دلالت داشت. پس 
خوراکی‌ها ابزاری برای اندیشیدن درباره خوشی‌های زودگذر بودند 

)همان: 202-201(. »در این چند ساله، خود خوراک هم‌چون رسانه 
و ابزار هنری در کار برخی هنرمندان امروزی گنجانده شده است، 
اما خوراک راستین نه نقاشی آن. چون خوراک و خوردن در پیوند 
با زنان هستند، بسیاری از هنرمندان از دربرداشته‌های جنسیتی این 
ابزار با به‌کار گرفتن خوراکی‌ها به‌شیوه‌ای که به جای خرده‌گیری از 
جایگاه سنتی فلسفی آن، برآن پافشاری نمایند بهره‌برداری می‌کنند« 

)همان: 202(. 

روشن است اهداف این دست آثار »نه رهایی حس چشایی از 
فراموشی فلسفی و نه بالا بردن خوراک به جایگاه هنر  است« 
)همان: 203(، بلکه این هنرمندان قصد دارند تا »از مفهوم‌های 
سنتی درباره خوراک، در پیوند با فسادپذیری و تباهی آن، افزون 
بر آن از کیفیت‌هایی که در پیوند با بدن زنان هستند بهره‌برداری 
کنند و تا اندازه‌ای هم‌چون ابزاری برای چالش با جنبه‌های نیرومند 
خود سنت هنر زیبا -این کار را انجام دهند« )همان: 203-204(. 
»هنرمندان به‌جای آن‌که رده‌بندی سنتی دربارۀ حس‌های پست‌تر و 
ابژه‌های آنان را به پرسش بگیرند به هاله‌های معنایی همان حس‌ها 
روی می‌آورند تا با آرمان‌های هنر زیبا، مانند خود- رهبری36، نبوغ، 
نمونه بودن و بی‌کم و کاست بودن37  و ارزش پایدار  بستیزند38« 

)همان: 204(. 

همان‌طور که فمینیسم، سیاست منسجم و نگرشی واحد دربارۀ 
نقش زنان در جامعه ندارد، هنر فمینیستی نیز مبیّن یک گونۀ 
هنری یا مجموعه‌ای از آثار هنری با درون‌مایه‌ و چشم‌اندازهای 
یک‌سان نیست. فمینیست‌ها در کنار دریافت فرودستی تاریخی 
اجتماعی زنان، بر چگونگی تثبیت فرودستی‌شان توسط رویه‌های 
هنری از جمله: نادیده انگاشتن کار زنان یا ابژه گرداندن اندام زنان 
در نقاشی و سینما  آگاهی یافتند؛ از این‌رو، هنرمندان فمینیست 
با سنت‌های پدرسالارانه به چالش برخاسته‌اند )همان: 234-235(. 
گروهی  نیویورکی  زن  هنرمندان  از  تعدادی  1985م.  سال  »در 
تشکیل  دنیای هنر  در  برتری‌طلبی جنسی  علیه  مبارزه  برای  را 
دادند« )فریلند، 1383: 114( که به گروه دختران چریک شهره 
بودند. از جمله مواردی که توسط این گروه به طنز یا به جد به 
چالش کشیده شد: مسئلۀ نمایش زنان برهنه در آثار هنری، حضور 
کم‌رنگ زنان هنرمند در نمایشگاه‌ها و عدم حضور ایشان در لیست 
دریافت‌کنندگان جوایز هنری بود؛ نظریه‌پردازان متعارف‌تر نظیر 
لیندا ناکلین نیز پیش از این هم‌چون دختران چریک به مسائلی 
مشابه واکنش نشان داده‌ بودند )همان: 116-115(. »گذشته از 
پرسش و چالش‌هایی که در درون گونه‌های فرم‌های آشنای هنری 
رخ داده است، فمینیست‌هایی که برابر با چشم‌داشت‌های هنرهای 
سنتی رفتار نمی‌کردند بیش از همه دو گرایش را به کار می‌بردند: 
کاربرد مایه‌ها و ابزارهای غیراستانده ]غیر استاندارد[ و عرضۀ اندام 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            15 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


42
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

هم‌چون سازه‌ای از هنر« )کرس‌میر، 1390: 237-238(. 

بنا بر قول لوسی‌اسمیت، هنرمندان فمینیست »از ابزارهای بیانی 
بدین‌‌طریق  تا  می‌کنند،  استفاده  متعارف  چندان  نه  و  جدید 
سنت رایج مردان در نقاشی کردن و مجسمه ساختن را به چالش 
در  را  فمینیست  هنرمندان  اسمیت   .)285  :1381( بکشانند« 
عرصۀ هنرهایی نظیر چیدمان محیطی نظیر ضیافت اثر جودی 
شیکاگو، هنر ویدئو و هنر اجرا صاحب مهارتی قابل توجه می‌داند 
)همان(. »]...[ تئوری فمینیستی در خرده‌گیری از ایده‌های عصر 
روشنگری شرکت می‌جوید، از جمله شک‌آوری دربارۀ جهان‌گستری 
ارزش‌های زیبا‌شناختی. این رویکرد نقدگرایانه ایده‌ای را که هنرمند 
باید با بینشی آبستره و جهانی هنری بیافریند که بر چشم‌اندازهای 
)دیدگاه( فردی او سایه بیاندازد )آن را پنهان کند( و آن را جانشین 
این شیوه سازد که هر آفریده‌ای دارای جایگاه اجتماعی، طبقه، 
نژاد، ملیت و غیره دگرگون می‌شود، نمی‌پذیرد. یکی از راه‌هایی 
که هنرمندان با آن توجه را به ویژگی و جایگاه خود می‌کشانند 
از تن‌هایشان در کار است« )کرس‌میر، 1390: 245(.  بهره‌گیری 
از سوی هنرمندان همیشه نشانه یک چیز  »]...[ کاربرد "بدن" 
نیست. این واقعیت به‌ویژه هنگامی که کسی به بررسی اثر سیاسی 
نگاره‌های بدنی که هنرمندان زن در سنت‌های فرهنگی گوناگون 
غیرغربی ساخته‌اند می‌پردازد، به‌ویژه چشم‌گیر می‌شود. در این 
کارها در کنار دوپارگی و دوگانگی زنان- مردان، به رویارویی‌های 
دیگر میان غرب و شرق، گذشته و اکنون، سنت و ساختار‌شکنی نیز 
اشاره دارند. بسته به این‌که چه زمینۀ فرهنگی به‌کار می‌رود معنای 
اندام زنانه نیز دگرگونی بیشتری می‌یابد« )همان: 248(. بیداری 
سکسی، جنس‌گرایی، کام‌جویی و کیستی هم از مفاهیم نهفته در 
این آثار است چه خالق اثر زن باشد یا مرد و اندام به نمایش درآمده 
یا مردانه )همان(. ویژگی برجستۀ هنر اجرا  اندامی زنانه باشد 
کاربرد اندام هنرمند است و در عین حال به دلیل صراحت نمایش 
خود و برهنگی بدن هنرمندان منجر به مباحث جدلی بسیار شده 
است )همان: 249(. »کاربردهای فمینیستی از تن و بدن راستین 
در هنر، یکی از چالش‌هایی است که به سوی جدایی سنتی میان 
هنر و واقعیت نشانه رفته است« )همان: 251(. »کاربرد تن در هنر 
کاربستی ]اجرا[ اثر چشم‌گیری در نابودی فاصله میان هنر و زندگی 
دارد، و از نظر چالش‌هایی که در برابر مفهوم هنر قرار دارد، این 
کاهش آشکار هستی‌شناختی، اثر شگرفی داشته است« )همان: 
252(. »شرکت‌کنندگان در هنر بدنی با گذر از مفهوم بازنمایی، 
بار، در رویداد زیبایی‌شناختی  شخصا مستقیم و صادقانه، یک 
زندگی می‌کردند. آن‌ها در اجراهای خود، به کمک بدن‌هایشان 
انگیزش‌های متفاوتی را بیان می‌کردند که اساس زندگی هر کدام 
بود تا به چنان درجه‌ای از حقیقت که تنها در زندگی می‌توان به 
آن رسید، دست یابند« )پارمزانی، 1389: 179(. شاید بتوان گفت 

هنر بدنی افراطی‌ترین صورت هنری بود که در نیمۀ دوم قرن 
بیستم میلادی و در پاسخ به تفکیک و جداافتادگی رو به گسترش 
هنر از امر اجتماعی و زندگی در جریان آدمی تا پیش از 1960م. 
شکل‌گرفت؛ از جملۀ جریان‌های اجتماعی و فکری در نیمۀ دوم 
قرن بیستم می‌توان به جنبش فمینیسم اشاره کرد که همه چیز 
از جمله هنر را متأثر از سیاست‌های مبتنی بر تبعیض جنسی 
می‌دانست؛ از این‌رو، هنرمندان فمینیست برای نمایش و به چالش 
کشیدن این تبعیض‌ها و محدودیت‌های اعمال شده بر زنان و هم 
برای سهیم‌کردن مخاطبان در تجارب زیسته و مستقیم خود از 
صورت‌های جدید هنری نظیر هنر بدنی بهره بردند. در آخرین 
بخش از پژوهش پیش‌رو یکی از آثار نقاشی کوربه براساس نگرش 

فمینیسم مورد نقد و تفسیر قرار خواهد گرفت.

نقد و تحلیل  اثر کارگاه نقاش: تمثیلی واقعی از هفت 
سال زندگی هنری-اخلاقی من

برای نقد یک اثر هنری، نیاز به طرح مقدماتی نظیر: شناخت خالق 
اثر، درکی موجز از برهۀ تاریخی و شرایط سیاسی- اجتماعی زمان 
خلق اثر هم‌چنین مروری بر تغییرات حوزۀ فلسفه و علوم در دورۀ 
تاریخی آفرینش اثر هنری است. بنابراین آن‌چه در ادامه می‌آید در 

راستای فراهم آوردن مقدمات مذکور جهت نقد اثر است.

کوربه کیست؟
گوستاو کوربه39  )1877-1819(، متولد روستایی برهوت بنام ارُنان40  
واقع در ناحیۀ کوهستانی ژورا 41 در شرق فرانسه )هارت، 1382: 
909( و اگرچه خاستگاه طبقاتی کوربه، بورژوازی روستا بود- از 
این‌رو ذهنیتش در آمیزه‌ای از ساده‌نگری دهقانی و عمل‌گرایی و 
خوش‌بینی بورژوایی شکل گرفته بود )پاکباز، 1369: 220-221(- 
تمایلی به حفظ حرمت و اعتبار بورژوایی نداشت )بکولا، 1387: 
91(. »کوربه با رفت و آمد مکرر بین پاریس و ولایت )به‌ویژه 
تؤاماً دست  ارنان( بر هیاهوی شهر و آرامش روستا،  زادگاهش 
بلندپرواز، خود‌رأی و پرخاشگر بود. به خاطر  او مردی  یافت... 
این خصلت‌ها، و نیز به‌سبب تک‌چهره‌های متعددی که از خود 
می‌کشید، غالبا، آدمی خودشیفته قلمداد می‌شد« )پاکباز، 1369: 
220(. وی چهرۀ کانونی سبک واقع‌گرایی )اسپور، 1383: 378(- 
او اعتقادی راسخ به واقعیت ملموس داشت - و در عین حال 
)هارت،  بود  تازه  مکتب  مروج  جنجالی‌ترین  و  پرخاش‌جو‌ترین 
1382: 909(. کوربه صاحب تجربه در هنر گذشته بود؛ وی که 
»آموزش‌های اولیۀ هنر را در ولایت سپری کرده بود و از مهارت 
فنی نسبتا خوبی برخوردار بود. در پاریس، با پی‌گیری و اشتیاق 
بسیار به مطالعه و تقلید آگاهانۀ آثار استادان هلندی، اسپانیایی، 
و ونیزی در موزۀ لوور پرداخت؛ به‌‌ویژه، مجذوب تدابیر نورپردازی 
و شکل‌پردازی رامبراند42، ولاسکس43، و سورباران44  شد« )پاکباز، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            16 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


43
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

1369: 221(. بکولا نیز معتقد است که کوربه موضوعات عادی 
و  هالس46   فرانس  کاراوادجو45،  هم‌چون  استادانی  شیوۀ  به  را 
ولاسکس ثبت می‌کرد )1387: 94(؛ وی »هم‌چنین روش کورو47 
در آرایش رنگ‌سایه‌ها را کامل‌تر کرد. بافت رنگی لطیفی سطح 
پیکرهای نقاشی‌اش را پوشانده است و رنگ‌ها همه خاموش و 
هماهنگ‌اند. ناهم‌خوانی‌ها از بین رفته‌اند و همه چیز در چند 
رنگ و چند تیرگی اساسی خلاصه شده‌اند« )همان(. اگرچه کوربه 
»تا سال 1848م، تک‌چهره‌ها و منظره‌هایی با حال و هوای رمانتیک 
نقاشی کرد« )پاکباز، 1369: 221( اما بکولا می‌گوید: »او هیچ‌گاه 
موضوع کار خود را آرمانی‌شده یا اغراق‌آمیز جلوه نمی‌داد و آن را 
به دیده‌ای عینی و در نتیجه فارغ از احساساتی‌گری می‌نگریست« 
غالبا  موضوع‌های  وجود  با  نقاشی‌ها-  »این   .)94  :1387(
معمولی‌شان- تأثیری جدی بر بیننده می‌گذارند و آرامش درونی 
عمیقی را منتقل می‌کنند. کوربه به آن‌چه تصویر می‌کند هیچ 
معنای آرمانی نمی‌دهد. صرفا بازنمایی اهمیت دارد؛ فقط بازنمایی- 
و نه موضوع آن- آرمانی می‌شود موضوع ممکن است هر چیزی 

باشد، به شرطی که صادقانه به آن پرداخته شود« )همان(. 

کوربه در 1844م. برای نخستین بار به سالن راه یافت؛ در سال 
1849م، یکی از تابلوهایش جایزۀ داوران سالن را دریافت نمود 
پردۀ  به  از رسوایی مربوط  پیش  )پاکباز، 1369: 221(. دو سال 
آبتنی‌کنندگان، »آکادمی به او نشان داده بود که پذیرش آثارش را 
در سالن‌های بعدی تضمین می‌نمود و اگرچه آثارش تقبیح شده 
بود تا سال 1871م. یعنی زمان دستگیری‌اش به علت فعالیت در 
کمون پاریس آثار متعددی در همۀ سالن‌ها به نمایش گذاشت« 
)بکولا، 1387: 92(. گرچه ‌تنها ناظر وقایع سال 1848م. بود انقلاب 
در زندگی و اندیشه و هنر وی تأثیر عمیق به جای گذاشت )پاکباز، 
1369: 222(؛ وی هم‌چنین به دلیل سابقۀ سیاسی پدربزرگش- 
و  البته جمهوری‌خواه-  و  کهنه‌سرباز سال 1793م.  مادرش،  پدرِ 
نیز تأثیر ایده‌های انقلابی پدرش، آزادی‌خواه احساساتیِ ]لیبرال 
سانتی‌مانتال[ سال 1830م. )مافیت، 1987: 184- 183(، خود را 
یک جمهوری‌خواه و طرفدار انقلاب معرفی می‌کرد. »کوربه در 
نامه‌ای به سال 1851م. نوشته بود: من نه فقط سوسیالیست، 
هوادار  کلام،  یک  در  هستم؛  جمهوری‌خواه  و  دموکرات  بلکه 
انقلاب، و مخصوصا رئالیست هستم، یعنی حامی صدیق حقیقت« 
)بکولا، 1387: 93(. وی به مدافع سرسخت حقوق و عقاید طبقۀ 
کارگر تبدیل شد و در عین حال متأثر از عقاید دوست نویسندۀ 
سوسیالیست خود پی‌یر ژوزف پرودون48  بود و هنرش دست کم در 

ابتدا تجسم عقاید اجتماعی وی بود )هارت، 1382: 909(. 

کوربه معتقد بود: »هنر نقاشی فقط باید عرصۀ پدیده‌هایی باشد 
که نقاش می‌بیند و تجربه می‌کند... برآنم که هنرمندان یک دورۀ 

معین ناتوان از بازتولید پدیده‌های دورۀ قبل یا بعد هستند... از 
این‌جاست که هر گونه نقاشی تاریخی، به‌معنای متعلق به گذشته، 
را رد می‌کنم. نقاشی تاریخ در جوهر خود معاصر است« )همان(. 
تلاش کوربه نمایش عینی و بی‌تعصب راه و رسم‌ها، اندیشه‌ها و 
نمودارهای جامعۀ فرانسۀ هم روزگارش و در یک کلام زندگی روزانه 
بود. وی به‌عنوان یک واقع‌گرای اجتماعی، بیشتر خواهان رساندن 
پیام اجتماعی بود تا جویای واکنش تأمل‌آمیز و بنابراین کمتر از 
سایر رمانتیک‌ها، دراماتیک و حسرتناک بود )اسپور، 1383: 378(. 
در نظر وی، هر چیزی ارزش تصویر کردن دارد مشروط بر این‌که 
حقیقی و واقعی باشد. این رویکرد به هنر بازتابی از مرام سیاسی 
کوربه و دوستانش بود که بر این باور بودند که مدافعان حقیقت 
برای شرکت در  آینده‌اند )بکولا، 1387: 93(. کوربه  و پرچم‌دار 
نمایشگاه جهانی پاریس در 1855م. و جهت همکاری با حکومت از 
سوی دربار و ناپلئون سوم دعوت شد؛ وی در نامه‌ای به برویا49  به 
شرح پاسخ خشم‌گینانه‌اش به این تلاش آشکار برای جلب مساعدت 
و همکاری با دولت پرداخت )آیزنمن، 2011: 220(. هم‌زمان با 
برپایی این نمایشگاه هیئت داوران به جز دو اثر تدفین در ارنان 
که در 1850م. ارائه شد و کاری سراپا با ‌برنامه و تازه‌تر به‌نام کارگاه 
]نقاش[: تمثیلی واقعی از هفت سال زندگی هنری من که در 1855- 
1854م. نقاشی شد، 11 اثر دیگر او را پذیرفتند. کوربه که از این 
ماجرا به خشم آمده بود در نزدیکی نمایشگاه، غرفه‌ای با هزینۀ 
شخصی برپا نمود- آلفرد برویا دوست و حامی کوربه برای برپایی 
این غرفه به وی کمک مالی کرد- و در آن نقاشی‌های مردود شده 
و سایر آثارش را به نمایش گذاشت )هارت، 1382: 910 و 912(. 
آیزنمن نیز با اشاره به برپایی این نمایشگاه- »غرفۀ نمایشگاهی 
رئالیسم50«- به‌عنوان پاسخی به رد چند اثر کوربه- هم‌چون خیمۀ 
سیرکی در زمینی درست مقابل ورودی نمایشگاه- اظهار می‌نماید 
که آثار وی تحسین دیگران ]مخاطبان[ را از آثار هنرمندان رسما 
تحریم شده نظیر انگر51 ، دلاکروا52 ، ورنه53  و دکامپ54  متوجه 
آثار خود ساخت اگرچه واکنش عمومی به آن، به اندازه‌ای نبود 
که کوربه بدان امید داشت. توجه، اندک و نقد‌ها به میزان زیاد 
بی‌تفاوت بودند )آیزنمن، 2011: 221(. بر سر در نمایشگاه با حروف 
بزرگ نوشته شده بود: »گوستاو کوربه-رئالیسم«؛ وی در جزوه‌ای 
راهنما اصول هنریش را نیز مطرح کرد )بکولا، 1387: 92(. کوربه 
پس از 1855م. از حمایت رسمی برخوردار شد و در مقام رهبر 
جنبش جدید، روشی محافظه‌کارانه در پیش گرفت و دست به 
آفرینش آثاری مقبول داوران و تماشاگران سالن زد )پاکباز، 1369: 
234(. »به هر تقدیر به محض آن که کوربه توفیق مادی یافت، 
آن قدرت به اصطلاح بدوی و جسورانۀ کارهای اولیه‌اش دیگر در 
چهره‌پردازی از اشراف فرانسه و زنان برهنۀ شهوانیش دیده نشد« 
)هارت، 1382: 912(. پس از انقلاب 1870م. به قیام شهری معروف 
به کمون پاریس پیوست و در شورایی شرکت کرد که به انهدام 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            17 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


44
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

ستون بلند واندوم56  که در زمان ناپلئون در مرکز پاریس ساخته 
شده بود فرمان داد از این‌رو در جمهوری سوم به شش ماه حبس 
محکوم شد و پرده‌هایی از طبیعت بی‌جان خلق نمود که سادگی و 
وضوح وصف‌ناپذیری داشتند. هم‌چنین از روی عکس دورنماهایی 
پرداخت چراکه از درون سلولش قادر به رؤیت مناظر طبیعت نبود 
)همان(. »کوربه هر چه پخته‌تر و کامل‌تر می‌شد، بیشتر به نقاشی 
منظره و طبیعت بی‌جان می‌پرداخت« )بکولا، 1387: 94(. یک 
سال پس از آزادی‌اش، به پرداخت غرامتی سنگین برای بازسازی بنا 
محکوم شد از این‌رو به سوییس گریخت و در تبعید مرد )هارت، 
1382: 912(. وی »سال‌های آخر عمرش را در تنگ‌دستی و بیماری 
و آشفتگی روحی می‌گذراند. در همین سال‌های بحرانی نیز، آثاری 
ارزنده- شخصا یا به کمک دستیارانش- آفرید« )پاکباز، 1369: 222(.

مروری اجمالی بر تحولات سیاسی-اجتماعی، علمی-
فلسفی و هنری برهۀ تاریخی فعالیت هنرمند

کوربه هنرمندی دوست‌دار حقیقت بود، اما چگونه وی در فضای 
جمله  از  و  تجسمی  هنرهای  کم-  دست  بر-  مسلط  رمانتیک 
نقاشی، آن‌چنان به واقعیت علاقه نشان می‌داد؟ شاید از آن جهت 
که به گفتۀ پاکباز »سدۀ نوزدهم، قرن واقعیات بود: انقلاب‌ها و 
پرجمعیت،  بزرگ  شهرهای  قدرتمند،  امپراتوری‌های  سرکوب‌ها، 
فرآورده‌های  بی‌سابقه،  فنی  پیشرفت‌های  اقتصادی،  رقابت‌های 
صنعت ماشینی، اقتدار پول... و خلاصه تمامی آن چیزهای مادی‌‌یی 
رؤیای  از  را  آدم‌ها  و  می‌نمود  رخ  هم‌اکنون  و  همین‌جا  در  که 
بیدار می‌کرد« )1369: 191(. صنعتی شدن روزافزون  افسانه‌ها 
اروپا بخش عظیمی از شهروندان اروپا را به کارگر تبدیل کرده بود؛ 
»واقعیت این بود که دیگر بافنده، کفاش، آهنگر و نجار وجود 
نداشت. تنها کسی که وجود داشت کارگری بود که در طول روز یک 
اهرم را دوهزار بار جلو عقب می‌کرد و کمتر نیاز داشت بداند که 
دستگاه در کل چه چیزی تولید می‌کند. تنها علاقۀ او دریافت درآمد 
هفتگی‌اش بود که مانع از آن می‌شد که مانند دیگر هم‌قطاران 
نگون‌بختش از گرسنگی رنج ببرد« )گمبریج، 1392: 346(. در سال 
1848م. مارکس57  بیانیۀ کمونیست یا همان فراخوان بزرگ خود 
به کارگران را منتشر ساخت، در شرایطی که هنوز مالکان اصلی 
کارخانه‌ها از قدرت واقعی برخوردار نبودند و هنوز بخش اعظم 
قدرت در دست اشراف بود از این‌رو برخلاف تصور مارکس کارگران 
امور- اصلی  با گردانندگان  بلکه  مالکان کارخانه‌ها،  با  نه  هنوز 

اشراف- روبه‌رو بودند. اشراف به شدت با ظهور شهروندان ثروتمند 
و کارخانه‌داران مخالف بودند؛ به این‌ترتیب، فقر و گرسنگی طبقۀ 
کارگر، تمایل به استقلال در تصمیم‌گیری و نیاز به وجود عرصه‌ای 
صاحبان  میان  در  اقتصادی  فعالیت‌های  پیش‌برد  جهت  آزاد 
کارخانه‌ها و صنایع، منجر به انقلاب‌هایی گردید که از میان آن‌ها 
می‌توان به انقلاب سال 1830م. که منجر به برکناری جانشینان 

لوئی هجدهم58  از کار شد و دیگری انقلاب سال 1848م. معروف 
به انقلاب فوریه اشاره کرد. برندگان اصلی این انقلاب شهروندان 
صاحب صنایع و ثروتمندی ]بورژواها[ بودند که تلاش کردند تا 
همۀ قدرت دولت را در اختیار بگیرند )همان: 348-347(. »نیمۀ 
نخست سدۀ نوزدهم، دورۀ صعود بورژوازی از نردبان قدرت است.  
پیروزی‌های بورژوازی در عرصه‌های سیاسی و اقتصادی به استواری 
نظام سرمایه‌داری در نیمۀ دوم قرن می‌انجامد. ]...[. دوران رقابت 
آزاد اقتصادی آغاز می‌شود، و فرهنگ به میراث رسیده از عصر 
روشنگری جای خود را به لیبرالیسم و مصلحت‌گرایی )پراگماتیسم59( 
می‌سپارد؛ ]...[. روند تغییر در شیوۀ زندگی با بحران ارزش‌ها همراه 
است. رفته‌رفته آرمان‌های "والا" در تجربه‌‌‌های واقعی روزمره حل 
می‌شوند، و افسانۀ "گذشته" در برابر واقعیت "حال" رنگ می‌بازد. 
جامعۀ فرانسه نمونۀ کلاسیک این مرحله از تکامل سرمایه‌داری در 
غرب است« )پاکباز، 1369: 186(. »پس از شکست انقلاب 1848م، 
دوران پیروزی ارتجاع با ریاست جمهوری لوئی بناپارت60 )برادرزادۀ 
ناپلئون بناپارت61( آغاز شد، و هم او بود که با کودتای 1851م. 
شکل حکومت فرانسه را به امپراطوری تغییر داد و خود را ناپلئون 
سوم نامید. جامعۀ فرانسه در دوران امپراطوری دوم، شکوفائی 
اقتصادی، خودکامگی سیاسی، فساد اجتماعی و بحران فرهنگی را 

در شکلی جدید زندگی کرد« )همان(. 

در این سال‌ها، علم در زمینه‌های مختلف از جمله زیست‌شناسی 
با  مرتبط  آثار  میان  از  می‌تاخت؛  پیش  بی‌سابقه  سرعتی  با 
زیست‌شناسی می‌توان به »منشاء انواع« چارلز داروین62  )سال 
1859م.(، رسالۀ »وراثت طبیعی« پُرسپه لوکا63  )سال‌های 1848-50( 
و »مقدمه بر طب تجربی« کلود بِرنار64  )سال 1856( اشاره کرد. 
اثبات‌گرایی65  علمی توانست ادعا کند که فقط اموری که از لحاظ 
علمی تأیید شده باشند، »واقعی« هستند؛ به‌عبارت دیگر، روش 
علمی تنها وسیلۀ مجاز و معقول برای کسب دانش است و دیگر 
روش‌ها- از جمله عرفان و اشراق- تنها افسانه و وهم می‌آفرینند 
)همان(. »بدین‌منوال، علم جدید به سبب پیروزی‌هایش در زندگی 
مادی، به‌عنوان معتبرترین فعالیت عقلانی سدۀ نوزدهم تلقی شد؛ 
و عمل‌گرایی در فلسفه و هنر رواج گرفت« )همان: 191(. »سدۀ 
نوزدهم دوران علم بود؛ و وظیفۀ فلسفه به جای آن‌که بکوشد 
معماهای گیتی ناشناخته را بگشاید، آن است که جزئیات بوده‌ای 
کُنت  فلسفۀ  آورد.  سامان  به  را  این‌جهانی  وجود   ]factual=[
»پوزیتیویسم« نام گرفت، و رهیافتش شالودۀ علم جامعه‌شناسی 
را ریخت« )اسپور، 1383: 369(. »در این زمان اعتنای علمی به 
پژوهش اتم و نظریه‌های تکامل معطوف شد« )همان(. »هربرت 
اسپنسر66  )1820-1903( نیز مانند کنت پایۀ فلسفه خود را بر 
تکامل‌گرایی بنا نهاد. او تمامی تحولات را هم‌چون روندهای تبدیل 
این اصل را  تجانس به عدم تجانس در نظر گرفت، و مصداق 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            18 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


45
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

همان‌قدر در زیست‌شناسی که در روان‌شناسی و جامعه‌شناسی 
نقش  که   )1893-1828( تن67   ایپولیت  کرد.  پی‌جویی  اخلاق  و 
وساطت بین علم و ادبیات و هنر را برعهده گرفته بود، از فلسفۀ 
او  رسید.  طبیعی  )دترمینیسم68(  جبری‌گرایی  نوعی  به  تحققی 
انسان را تابع جبر توارث و محیط انگاشت. او هم‌چنین معتقد 
شد که مورخ زندگی انسان و مشاهده‌گر علمیِ پدیده‌های طبیعی 
وظایف همانند دارند، و از این‌رو باید روش‌هایی نظیر هم به‌کار 
برند. تِن این اعتقادات خود را به هنر و ادبیات تعمیم داد، و بر 

ناتورالیست‌ها69  اثری شدید گذارد« )پاکباز، 1369: 191(. 

رساله‌هایی که پیشتر به آن‌ها اشاره شد از جمله اثر داروین نیز 
بیشترین نفوذ را در شکل‌گیری آموزۀ ناتورالیسم داشتند )همان(. 
با وجود این پیشرفت‌ها در قلمرو علم که منجر به دستاوردهای 
تکنولوژیک و نیز توسعۀ علوم تخصصی نظیر زیست‌شناسی و 
زمین‌شناسی در حوزۀ علوم تجربی، و جامعه‌شناسی در حوزۀ علوم 
انسانی ‌گردید و به‌طور قطع هنرمندان را تحت‌الشعاع قرار ‌داد، 
آن‌چه بیش از هر واقعیت دیگر خودنمایی می‌کرد فقر و نگون‌بختی 
توده‌های عظیمی از مردم در اروپا بود. »تمامی پیشرفت‌های علمی 
و فنی نتوانست داغ فقر و بدبختی و بی‌عدالتی را در چهرۀ اروپا 
بزداید. سرمایه‌داری هر چه شکوفاتر می‌شد، تضادهایش بیشتر 
و  اجتماعی  نظریۀ  و  نقد  پیدایی  شرایط،  این  در  می‌نمود.  رخ 
راه‌جویی‌های گوناگون اقتصادی امری ناگزیر بود. جنبش جدید 
هنری از این نظریات نیز بی‌بهره نماند: اندیشه سوسیالیست‌هایی 
چون شارل فوریه70  )1772-1837(، سن سیمون71  )1825-1760(، 
پی‌یر ژوزف پرودن )1865-1809( که با ارائۀ راه‌حل‌های اجتماعی 
و اقتصادی در پی اصلاح جامعه بودند، به نوبۀ خود، بر هنرمندان 

واقع‌گرا اثر گذاردند« )همان(. 

با به قدرت رسیدن طبقۀ بورژوازی، ‌سلیقه خاص این گروه بر 
فضای هنر حاکم شد که بنا بر نظر هاوزر72  به دلیل فرومایگی 
خاستگاه‌های این گروه در واقع نوعی کج‌سیلقگی بود که منجر 
به بحران فرهنگی گردید )همان: 186(؛ »بورژوازی اهل عمل و 
محتاط و آسان‌پسند نیز دنیای محسوس را می‌پسندید که در آن 
منفعتی ملموس می‌دید؛ و به شور و احساسی روی می‌آورد که 
آسودگی خاطرش را برهم نمی‌زد. بورژوا، دارای عقل سلیم بود، و 
از این‌رو، در زندگی کنشی واقع‌گرایانه داشت، حال آن‌که به هنر 
هم‌چون بدیلی برای زندگی روزمره، گریزی از واقعیت، و وسیله‌ای 
برای سرگرمی می‌نگریست. از این‌جا بود که بسیاری نقاشان این 
دوره بر آن شدند که با مصور کردن موضوع‌های مورد تقاضای 
مخاطبان لذت‌جو و آسان‌پسند خود، واقعیات را زیباتر بنمایند. در 
انبوه تولیدات هنری این زمان، ظواهری از واقعیت وجود داشت و 
در عین حال، تماشاگر را به فراسوی واقعیت می‌برد« )همان: 191(. 

بورژوازی با حمایت از هنر آکادمیک درصدد کسب اعتبار فرهنگی 
بود و سعی داشت تا با تقلید از الگوهای اشرافی، فروپایگی ذوق 
خود را پنهان کرده و بلندپروازی‌ها و خودنمایی‌هایش را ارضاء نماید 
)همان: 188(؛ در مقابل، سالن نیز به اهرم ارتجاع سیاسی و هنری 
بورژوازی تبدیل شده و به ارائۀ آن دست آثاری می‌پرداخت که 
مصلحت ایشان را از پیش لحاظ می‌کرد )همان: 187(. با این حال، 
بخشی از هنرمندان، متأثر از نگون‌بختی و فقر توده‌ها و فضای رو 
به انحطاط فرهنگی و هنری مسیری دیگر پیمودند. کوربه متأثر از 
اصول رئالیسم شانفلری73، از سال 1848 تا 1850م. برای به کرسی 
نشاندن رئالیسم دست به مبارزه‌ای پی‌گیر زد؛ وی خود را دوست 
صادق »حقیقت واقعی« تعریف کرده بود و رئالیسم را مسئله‌ای 
مربوط به موضوع و مضمون هنر می‌دانست و نه تنها یک شگرد 
فنی. ]...[. او با خلق تصاویری از صحنه‌های روزمره و توصیف 
زندگی مردم عادی در برابر سیاست و فرهنگ حاکم موضع‌گیری 
می‌کرد که به‌هیچ وجه مورد قبول منتقدان محافظه‌کار نبود و به 
همین دلیل نظریۀ رئالیستی‌ای وی در آثارش نمی‌توانست مورد 
تأیید ایشان باشد )همان: 193(. از سال 1850م. »رئالیسم به منزلۀ 
محکی شد برای تمایز هنر مترقی و نوگرا از هنر محافظه‌کار و 
سنت‌گرا. اما از آن‌جا که نظریۀ رئالیستی هنر در آن زمان هنوز 
از انسجام کافی برخوردار نبود، هر نوع هنر عینیت‌گرا- ولو غیر 
رئالیستی- نیز می‌توانست زیر نام "رئالیسم" جای گیرد« )همان(. 
سرانجام کوربه- بنا بر گفتۀ پاکباز تا حدودی ناآگاهانه )1369: 
234(- با حذف جهان آرمانی و برخوردی صادقانه و مبتنی بر 
نگرش عینی با دنیای پیرامون، مسیر را برای حرکت جوانانی که 

بعدها امپرسیونیست74  نام خواهند گرفت، هموار ساخت. 

نقد فمینیستی اثر کارگاه نقاش
آیزنمن اثر کارگاه نقاش را چنین توصیف می‌نماید: »کارگاه نقاش 
اثری است وسیع- ابعاد حدودا سه در پنج متر- با اتمسفری ماتم‌زده 
و شامل 30 پیکرۀ عجیب. ترکیب‌بندی این اثر با حضور نقاش در 
مرکز تصویر به دو بخش تقسیم شده است. وی ]نقاش[ در حال 
ترسیم منظره‌ای دیده می‌شود در حالی‌که توسط پسری کوچک 
و زنی برهنه- کسی که حالت برانداز کردن و نگریستنی از سر 
تحسین را تداعی می‌کند ]احتمالا نگاه تحسین‌آمیزش معطوف 
به اثری است که نقاش در کار خلق آن است-م[- همراهی شده 
است. در سمت راست نقاش ]نیمۀ راست ترکیب‌بندی[، افرادی 
هم‌عقیده و تأثیرگذار بر آثار و عقاید کوربه قرار دارند؛ افرادی که 
کوربه در نامه‌ای به شانفلری از ایشان با نام: "سهم‌داران یا صاحبان 
سهم75"  نام برده است، و شامل دوستان هنری و بوهمی اوست. 
اینان شامل بودلر )در سمت راست در حال مطالعه(، شانفلری 
)نشسته(، برویا با ریش و به‌صورت نیم‌رخ هستند. در سمت چپ، 
مردم، بدبختی و نکبت، فقر، توانگری و دارایی، استثمار‌شده و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            19 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


46
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

استثمار‌کننده، مردمی که روزی‌شان را از مرگ ]دیگران-م[ به‌دست 
می‌آورند، دیده می‌شوند. هویت این گروه ]نیمۀ چپ اثر[ کمتر 
واضح و روشن است، اما ]حضور چند فرد شناخته شده در این 
تصویر-م[ آشکار است که شامل لوئی ناپلئون )نشسته و با سگی 
پشمالو با گوش‌های آویخته ]spaniel[ همراه است(، وزیر کشور 
آشیل فولد76  )ایستاده با ]در کنار[ بشکه‌ای ]cask: بشکه‌ای چوبی 
جهت نگهداری شراب یا مایعات[ در منتها‌الیه نیمۀ چپ اثر، و بر 
مبنای توصیف نقاش هم‌چون "یهودی که در لندن دیدم" ]پدر 
فولد یک بانکدار یهودی بود-م[(، شاه‌کش مرحوم، لازار کارنو77  )در 
کتی سفید با کلاهی نوک تیز ]کارنو به مرگ لوئی شانزدهم رأی 
داد گرچه در خلال بحث‌های صورت گرفته در دادگاه وی حاضر 
نبود-م[(، و شاید انقلابیون اروپایی گاریبالدی78، لایوس کوشوت79، 
تادیوس کوچیوسکو80. نیمۀ بالای استودیو، بالای سر تمام پیکره‌ها، 
پوشیده از سطحی وسیع به رنگ قهوه‌ای )"یک دیوار خالی وسیع"( 

است« )2011: 221(.

»اوج فعالیت هنری کوربه به‌عنوان هنرمند واقع‌گرای شورش‌گر در 
زمانی بود که کارگاه نقاش را به نمایش گذارد. این پردۀ عظیم، 
عنوان مفصل نیز داشت: داخل کارگاه من، تمثیلی واقعی که هفت 
سال از عمر مرا در مقام یک نقاش خلاصه می‌کند. کوربه پیش از 
آن‌که این پرده را به پایان برساند، در نامه‌ای به شانفلری آن را چنین 
شرح داد: "... نقاشی بزرگی را بر عهده گرفته‌ام ]...[ شاید بزرگ‌تر 
از تدفین، که به تو اثبات خواهد کرد که هنوز نه من مرده‌ام و 

نه رئالیسم؛ زیرا این رئالیسم است... در آن آدم‌هایی هستند که 
با زندگی رشد می‌یابند، کسانی که با مرگ کامیاب می‌شوند؛ این 
اجتماع در بهترین و بدترین و حد وسط آن ]...[ صحنه در کارگاه من 
در پاریس قرار دارد. تصویر به دو بخش تقسیم شده است. من در 
مرکز هستم و در حال نقاشی کردن؛ در سمت راست، )سهم‌داران( 
یعنی دوستانم، کارگران، گردآورندگانِ آثار هنری، در سمت چپ، 
دیگران؛ دنیای ناچیزها: عامۀ مردم، بی‌نوایان، تهیدستان، ثروتمندان، 
استثمارشدگان، بهره‌کشان؛ آن‌ها که با مرگ کامیاب می‌شوند. روی 
دیوار در پس‌زمینه، )بازگشت از هفتهْ بازار( و )آبتنی‌کنندگان( 
]دو اثر نقاشی دیگر از آنِ کوربه[ آویزان است"« )پاکباز، 1369: 
233-232(. کوربه در غرفۀ رئالیسم 40 اثر خود از جمله پرده‌های 
کارگاه نقاش و تدفین در ارنان را در معرض دید همگان قرار‌ داد و 

مانیفست رئالیسم خود را عرضه کرد )همان: 233(. 

به‌زعم  گرفت:  قرار  انتقاد  مورد  سو  دو  از  نقاش،  کارگاه  »پردۀ 
منتقدان رسمی، این نمونه‌ای دیگر از تلاش کوربه، برای کشانیدن 
هنر به کج‌راهه بود و در نظر منتقدان هوادار رئالیسم، این اثری 
آرمانی و به دور از واقعیت می‌نمود. اما کوربه در این نقاشی، راه 
خود را نشان می‌داد. او می‌خواست بر این نکته تأکید کند که 
این‌ها همه واقعی‌اند، و در عین حال، انگاره‌های ذهنی نقاش را 
پیش می‌نهند. کوربه، یک‌بار جدا از اجتماع، "حقیقت" هنری را 
می‌جوید؛ و باز در اجتماع فرو می‌رود، و به آن احساس وابستگی 
و مسئولیت نشان می‌دهد. در میان نظرات مختلفی که دربارۀ 

تصویر 1: گوستاو کوربه،کارگاه نقاش یا تمثیلی واقعی از مجموع هفت سال زندگی هنری و اخلاقی من، 
L’Atelier du peintre. Allégorie Réelle déterminant une phase de sept années de ma vie artistique (et morale)

.)URL4( تکنیک اثر: رنگ و روغن روی بوم، ابعاد اثر: 361 در 598 سانتی‌متر، محل نگهداری: موزۀ اورسی، پاریس، فرانسه ،)1855(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            20 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


47
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

ابراز شد، قضاوت دلاکروا  کارگاه نقاش  پردۀ  نمایشگاه کوربه و 
دفتر  در  در سال 1855م.  او  بود.  شاید درست‌ترین  سال‌خورده 
یادداشت‌های روزانه‌اش نوشت: "به دیدار نمایشگاه کوربه رفتم. 
قریب یک ساعت در آن‌جا تنها بودم و شاهکاری را در پردۀ کارگاه 
نقاش که رد شده بود، کشف کردم؛ نتوانستم گریبانم را از آن رها 
کنم. این پرده پیشرفتی عظیم را نشان می‌دهد، و در عین حال به 
من کمک کرد تا تدفین را بستایم. در کارگاه نقاش فضاها به خوبی 
سامان یافته‌‌اند؛ می‌توان هوا را تنفس کرد؛ بخش‌هایی از آن خوب 
اجرا شده‌اند: تهیگاه و ران و گلوی مدل برهنه؛ و زنی شال بر دوش 
در پیش‌زمینه. تنها نقص، ابهام در تصویری است که او نقاشی 
ایجاد می‌شود که یک )آسمان  این احساس آنی در ما  می‌کند: 
واقعی( در وسط تابلو قرار گرفته است. آن‌ها یکی از برجسته‌ترین 
نقاشی‌های زمان ما را رد کرده‌اند؛ اما کوربه راسخ‌تر از آن است که 

از این واکنش جزئی دل‌سرد شود"« )همان: 233-234(. 

با این وجود کوربه پس از کسب اعتبار با اتخاذ روشی محافظه‌کارانه 
آثاری مقبولِ داوران و تماشاگران »سالن«، هنرمندان  و آفرینش 
جوان‌تر را که مصرانه می‌خواستند تا بر سبک و اسلوب پرتوان، و 
فردگرایی دلاورانۀ او تکیه کنند، مأیوس نمود )همان: 234(. پیشتر 
اشاره شد که رویکرد فمینیسم، نحوۀ بازنمایی زنان در هنرها را 
که مبتنی بر نمایش فرودستی‌ زنان، برخورد جنسیت‌گرایانه با ایشان 
و نوعی کام‌جویی پنهان یا دگرجنس‌خواهانه است، در تاریخ هنر 
به‌ویژه از رنسانس به بعد به چالش می‌کشد؛ از سویی حضور، نمایش 
و تأکید بر تقابل‌های دوتایی را نظیر ذهن-عین، و اندیشه و خرد-
بدن که متأثر از تقابل دوتایی کهن‌تر زن-مرد است در تاریخ هنر- 
چه در قامت آثار و چه در چارچوب‌های فلسفه و زیبایی‌شناسی 
هنر- زیر سوال می‌برد و اعتبار و درستی آن‌ها را خدشه‌دار می‌کند. 
نقد اثر مذکور در چارچوب رویکرد فمینیسم، این امکان را فراهم 
می‌آورد تا نحوۀ بازنمایی زنان، جایگاه و موقعیت‌شان، و معانی 
مستتر در نمایش ایشان در اثر با تأکید بر فرم، کیفیت و کمیت 

حضورشان مورد بررسی دقیق و موشکافانه‌ قرار گیرد.

مطالعۀ بازنمایی زنان در اثر با تأکید بر فرم
در این اثر که شامل 30 پیکرۀ انسانی است، پنج زن به تصویر 
کشیده شده‌اند که عبارتند از: زن-مدل برهنه، زن-گردآوری‌کنندۀ 
آثار هنری، زن-همراه با مرد به‌عنوان زوج عاشق، زن-مادر ایرلندی 
نحوۀ  دربارۀ  مختصر  توضیحاتی  ادامه  در  زن-کارگر.  و  فقیر81 
بازنمایی و مکانی که هر یک از این پیکره‌ها در ترکیب‌بندی اثر 

اشغال نموده‌ آمده است:

1-زن-مدل برهنه: زن برهنه در مرکز تابلو و پشت سر هنرمند به 
نمایش درآمده است. در حالی که نیمۀ راست پیکرش با پارچه‌ای که 

در دست دارد پوشانده شده و بخشی از نیمۀ چپ، نیم‌تنۀ بالا و 
پایین بدنش، برهنه در معرض دید قرار دارد. سر را به سمت راست 
خم کرده و گردنش کشیده شده است. شکل سر و حالت بدن وی 
مبیّن ستایش و تحسینی است که با توجه به مسیر نگاهش نثار 
تابلوی نقاش کرده است. نحوۀ بازنماییِ تابش نور بر بدن وی و 
درخشش رنگ‌های به‌کار رفته در نمایش پوست این پیکرۀ زنانه، 
وی را به برجسته‌ترین فیگور انسانی این اثر تبدیل کرده است. در 
جلوی پای او چهارپایه‌ای کوتاه قرار دارد و لباسی زنانه بر زمین 
افتاده که می‌توان حدس زد احتمالا از آن خود اوست. در کل اثر، 
چه نیمۀ راست، چه نیمۀ چپ و حتی خود نقاش، هیچ‌یک به زن 
نمی‌نگرند یا این‌گونه به نظر می‌رسد که کسی مستقیما به وی خیره 

نشده است. 

2-زن با شالی بر دوش-گردآورندۀ آثار هنری: در نیمۀ راست اثر 
در کنار مردی که چهره‌اش مشخص نیست در سمت چپ و جلوی 
بودلر- شاعر فرانسوی و یکی از افراد الهام‌بخش کوربه در منتهاالیه 
سمت راست اثر- به تصویر کشیده شده است. چهرۀ زن واضح، 
مشخص و در حالت سه رخ قرار گرفته، پشتش به مخاطبان بیرون 
از تابلوست در حالی‌که سرش را به سمت چپ چرخانده است از 
آن‌جا که مسیر نگاه او چندان مشخص نیست شاید بتوان حدس 
زد که سعی دارد از پس پیکره نقاش و مدل برهنه به تابلو بنگرد 
یا شاید در حال نگریستن به نقطه‌ای دیگر در کارگاه است. شالی 
پر نقش و نگار بر دوش دارد که بخشی از پشت و پایین‌تنۀ وی 
را روی لباس بلند تیره‌اش پوشانده و جلوه‌ای قابل توجه دارد که 

می‌تواند مبیّن ثروت و دارایی‌اش باشد. 

3-زن در زوج عشاق: در میانۀ نیمۀ راست تابلو زوجی در آغوش 
یکدیگر به نمایش درآمده‌اند؛ زن با جامه‌ای سفید یا روشن و مخطط 
]احتمالا[ در حالی که سرش را به پایین و به سمت سر و صورت 
معشوقش خم کرده بازنمایی شده است و مشخصا در ژستی دال بر 

گونه‌ای مغازله و عشق‌بازی به تصویر کشیده ‌شده است.

ایرلندی فقیر و کودکش: زنی است که در پشت و  4-زن-مادر 
سایۀ تابلوی رو به اتمام نقاش بر روی زمین نشسته در حالی‌که با 
یک‌دست نوزادی را در آغوش گرفته- که شاید در حال شیر دادن 
به وی باشد- و دست دیگرش را بر زمین تکیه داده است؛ سرش رو 
به پایین است و از این‌رو چهره‌اش پیدا نیست، اما پای چپ وی در 
معرض نور قرار گرفته و برجستگی عضلات آن و رنگ پوستش به 

روشنی دیده می‌شود. 

5-زن-کارگر: در منتهاالیه پس‌زمینۀ نیمۀ چپ تابلو زنی با روسری 
یا کلاهی بر سر به نمایش درآمده و از آن‌جا که در فاصلۀ زیادی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            21 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


48
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

از پیش‌زمینه واقع شده، لباس، چهره، ژست و حتی پوشش وی 
چندان مشخص نیست؛ تنها سر و بخش اندکی از بالاتنۀ پیکرۀ 

مذکور دیده می‌شود.

در نگاه اول این زن برهنه در مرکز تابلوست که به‌ویژه به دلیل 
کیفیت نمایش تابش نور بر پیکرش و رنگ‌های زندۀ به‌کار رفته در 
بازنمایی پوست هم‌چنین درخشش پارچۀ سفید رنگی که بخشی 
این  از  بخشی  البته  می‌نماید؛  جلوه‌گری  پوشانده،  را  بدنش  از 
جلوه‌گری ناشی از ترکیب‌بندی اثر و به‌ویژه کاربرد رنگ‌های تیره و 
خاکستری‌های رنگی در هر دو سمت چپ و راست و بالای اثر نیز 
هست. گویا نقاش عامدانه توجه مخاطب را به سمت بخش مرکزی 
اثر جلب کرده است. در مرحلۀ بعد تصویر زنی در پیش‌زمینۀ نیمۀ 
راست اثر خودنمایی می‌کند؛ زنی با لباسی بلند و تیره، یقۀ سفید و 
شالی بلند و پر نقش و نگار؛ زنی که چهره‌اش حتی در قیاس با زن 
برهنه با وضوح بیشتری به نمایش درآمده است. پس از این دو، نوبت 
به پیکرۀ زن در زوج عشاق می‌رسد که با جامۀ سفید- روشن‌اش در 
میانۀ نیمۀ راست اثر خودنمایی می‌کند. با نگاهی دقیق‌تر، چهارمین 

پیکرۀ زنانه در جلوی پیش‌زمینۀ نیمۀ چپ اثر و درست پشت 
تابلویی که هنرمند در حال کار بر روی آن است دیده می‌شود؛ زنی 
بر زمین نشسته در حالی‌که جز ساق پاها، بخش اعظمی از بالاتنه 
و پایین ‌تنه‌اش، نشیمن‌گاه و ران‌هایش، در سایه قرار گرفته است؛ 
گویا نوزادی در آغوش دارد و سرش را به سمت پایین به سوی وی 
خم کرده است. پوشش او در قیاس با دو زن دارندۀ شال و زن زوج 
عشاق ساده‌تر و در واقع مندرس و کهنه به نظر می‌رسد. در نهایت، 
در دورترین نقطۀ پس‌زمینۀ نیمۀ چپ اثر زنی به چشم می‌خورد که 
براساس تقسیم‌بندی اثر به دو نیمه توسط خود کوربه و تمهید خاص 
او در قرار دادن دوستان و حامیانش در نیمۀ راست و نمایش طبقات 
و توده‌های تأثیرگذار بر آثارش در نیمۀ چپ اثر، احتمالا زنی است 

از طبقۀ فرودست جامعه-کارگر و شاید روستایی. 

جایگاه و موقعیت زنان در تابلوی کارگاه نقاش با تأکید 
بر کیفیت و کمیت حضورشان در اثر

در »بررسی چگونگی نمایش زنان و تعدادشان در اثر« مقایسه‌ای 
بازنمایی زنان و بررسی  پنهان در جریان است: مطالعۀ کیفیت 

.)URL 1(آ )Montpellier( در مونت پلیه )Fabre( گوستاو کوربه، موزۀ فابره ،)تصویر 8: شارل بودلر، )1848

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            22 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


49
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

کمیت ایشان در نسبت با چه چیزی یا چه کسی؟ واضح است 
که چنین مقایسه‌ای نتیجۀ همان تقابل دوتایی کهن، زن/ مرد 
بعد  به  رنسانس  از  آثار هنری  از  بخش عظیمی  در  است که 
مشاهده می‌شود؛ بنابراین، این‌جا ناخواسته معیار مقایسه نحوۀ 
نمایش مردان و تعدادشان در اثر است. مطالعۀ هر یک از این 
و  منفعل  حالاتی  در  زنان  که  می‌دهد  نشان  زنانه  پیکره‌های 
در موقعیت‌هایی که به‌طور سنتی برای زنان تعریف شده به 
نمایش درآمده‌اند. در ادامه به اختصار به کیفیت و حالات هر 

یک اشاره می‌شود: 

1-زن برهنه یا مدل برهنه؛ زن برهنه از زمان رنسانس تاکنون از 
جمله دست‌مایه‌ها و موضوعات رایج پرده‌های نقاشی در اروپا 
بوده است. گرچه نحوۀ نمایش زنان برهنه، به‌طور معمول به‌گونه‌ای 
بود که حالتی نمایشی داشت، یعنی به قول برگر زن برهنه عملا 
به شیء یا ابژه‌ای برای به نمایش درآمدن تبدیل می‌شد. او برای به 
نمایش گذاشتن خود هم‌چون شیء، برهنه شده و حضورش به‌عنوان 
می‌گرفت.  قرار  شیءبودگی  این  تحت‌الشعاع  فعال  سوژه‌ای 
هم‌چنین تصویر زن برهنه ممکن بود در لفافه‌ای از نوعی تمایل 
به پوشاندن خود، شرم یا حیائی تصنعی قرار گیرد که معمولا با 
تمهید نقاش نظیر: نگاه نکردن مستقیم زن یا خیره نشدن وی به 
مخاطب، قرار دادن زن در جایگاه الهه، رب‌النوع یا فرزند خدا یا 
نمایش ارتباطی شخصی میان زن و هنرمند- به نحوی که نگاه زن 
نه نگاهی به مخاطب عام که نگاه به فردی خاص ]اینجا هنرمند[ 
است که او را می‌شناسد- ایجاد می‌شد. نکته قابل ‌توجه این‌که در 
تابلوی کارگاه نقاش، زن برهنه به مخاطب، به نقطه‌ای بیرون اثر، 
به خود در آینه-که جلوه‌ای از خودنمایی وی و آگاهی وی بر این 
امر است که دیده می‌شود و در برخی آثار آمده است- یا به فردی 
درون اثر و حتی به نقاش نمی‌نگرد. در تابلو نیز نشانی از نگاهی 
خیره به سوی زن دیده نمی‌شود. زن تنها نگاهی تحسین‌آمیز را 
نثار تابلوی نقاش کرده است. حالت پیکره، زنانه است، با سر و 
گردنی که به یک سو خم شده و دستانش که در حین نگه‌داشتن 
پارچه، حالت علاقه‌مندی صمیمانه‌ای را تداعی می‌کند. حضور وی 
در پشت سر نقاش او را در مرز میان حامیان نقاش-ترغیب‌کننده 
و مشوقش- و آن‌چه کار نقاش بدان وابسته است- مدلی برای 

نقاشی- قرار می‌دهد. 

2-زن با شال یا گردآورندۀ آثار هنری؛ در نیمۀ راست تابلو و از 
دیگر حامیان نقاش که با نگاهی کنجکاوانه- چرا که سر خود را 
اندکی به یک سو کشیده است- به نقطه‌ای دیگر از استودیو یا 
به تابلوی در حال اتمام نقاش می‌نگرد؛ نحوۀ ایستادنش شبیه به 
فردی است که در انتظار به‌سر می‌برد؛ با این حال چیزی بیش از 
این از کیفیت حضور وی در اثر قابل دریافت و استنباط نیست. 

از  پیش  فرانسه حتی  در  زنان  که  است  نکته ضروری  این  ذکر 
انقلاب 1789م. در عرصه‌های فرهنگی نقشی فعال داشته‌اند؛ نظیر 
برپایی مجالس برای مناظره و گفت‌و‌گوی اهالی علم و فرهنگ و 
در میان ایشان می‌توان به زنان هنرمند و هنردوست، نویسنده یا 
علاقه‌مند به ادبیات اشاره کرد. پس حضور این زن در جمع حامیان 
هنرمند چندان دور از انتظار نیست. شاید این زن متعلق به طبقۀ 
بورژواست که در خلال نیمۀ اول قرن نوزدهم قدرت یافته و اکنون 
با گردآوری آثار هنری به نحوی به دنبال مشروعیت بخشیدن هر 
چه بیشتر به جایگاه- اجتماعی و فرهنگی- خود در جامعه‌ای است 
که مبارزات طبقاتی در آن میان اشرافیت نیمه‌جان، بورژوازی تازه 
به‌دوران رسیده و طبقۀ فرودست کارگر در جریان است. به‌نظر 
می‌رسد ظاهر نسبتا ساده، موجه و آراستۀ وی و هم‌چنین نگاه 
جستجوگر و شاید اندکی خریدارانه‌اش در کارگاه مبیّن خصلت 
محافظه‌کارانۀ طبقۀ بورژوا در حفظ و تقویت موقعیت خویش 
است اما همان‌طور که شاره شد این طبقه به شدت مدافع هنر 
رسمی، آکادمی و آثار تأیید شدۀ سالن بود پس چگونه می‌توانست 
خریدار یا علاقه‌مند به آثار کوربه باشد. در این‌باره شاید بتوان این 
زن را به‌عنوان نمایندۀ روشنفکر این طبقه در نظر گرفت چنان که 
خاستگاه خود کوربه نیز بورژوازی روستایی بود اما کوربه در تقابل 
با خواست این طبقه ره می‌پویید. از سوی دیگر نمی‌توان انکار کرد 
که کوربه خود نیز تا حدودی محافظه‌کار بود و به همان میزان 
که مسیر خود را می‌پویید، اما طالب کسب اعتبار و مقبولیت نیز 
بود چنان‌که همین ویژگی او بود که هنرمندان جوان‌تر را با افکار 
تازه‌شان از وی ناامید ساخت. بنابراین، شاید نمایش حضور فردی 
احتمالا از طبقۀ بورژوا، برای حفظ و تثبیت موقعیت نقاش در 

میدان هنر آن زمان فرانسه باشد.

3-زن در زوج عاشق؛ این زن در حالت هم‌آغوشی با معشوقش به 
تصویر کشیده شده است. با توجه به پوشش او و قرار گرفتن در 
نیمۀ راست اثر و میان حامیان نقاش می‌تواند وابستگی طبقاتی 
ویژه‌ای داشته باشد. در هر حال زن در شرایطی بازنمایی شده که 
به‌طور معمول و در طول تاریخ بر او فرض شده و از وی انتظار 
می‌رود: زن به عنوان معشوقۀ مرد، مورد دوست داشتن قرار گرفته 
و حالتش دال بر پذیرندگی وی در مقابل عمل مردی است که به 

وضوح دیده نمی‌شود.

4-زن-مادر ایرلندی فقیر؛ نظیر مورد پیشین در موقعیتی تعریف 
شده و استاندارد برای زنان یعنی موقعیت مادر قرار گرفته است؛ 
استیصال  و  بر حالت خستگی  دال  زمین  بر  نحوۀ نشستن وی 
اوست؛ گویا به قصد اندکی استراحت و پرداختن به حال کودکی که 
در آغوش دارد خود را به گوشه‌ای در سایۀ تابلوی نقاش، در مرکز 
تابلو کشیده است. همان‌طور که پیش از این اشاره شد پوشش وی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            23 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


50
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

در قیاس با زنان در نیمۀ راست اثر مندرس و کهنه است. تضاد میان 
نحوۀ بازنمایی وی و مدل برهنه و حتی زن گردآورندۀ آثار هنری 
جلب ‌توجه می‌کند؛ گویا در قرار یافتن او در سایۀ تابلوی نقاش، 
عمدی در کار بوده چنان‌چه نقاش زن را مانند مجسمۀ مصلوب در 

پشت تابلو به نقطه‌ای کور و ناپیدا هل داده است. 

چپ  نیمۀ  پس‌زمینۀ  در  نقطه  دورترین  در  که  5-زن-کارگر؛ 
اثر نسبت به مخاطبان تابلو و احتمالا در کنار سایر کارگران و 
روستائیان ]مردان[ قرار گرفته است و کیفیت نمایش وی در اثر 
بر  تأثیرگذار  افراد  انبوه  میان  نیست. در  قابل تشخیص  چندان 
کوربه، او چندان به چشم نمی‌آید و در عین حال نمی‌توان منکر 
وجودش شد. کسی که در میان خیل استثمارشوندگان به چشم 
نمی‌آید؛ همان‌طور که در طول تاریخ انقلاب صنعتی و استفاده 
از زنان در کارخانه‌ها به‌عنوان کارگر و نیروی شاغل و کار ارزان، 
چندان دیده نشده‌ است. اتفاقا یکی از خواسته‌ها و اهداف جنبش 
زنان در خلال جنبش فمینیسم، توجه و رسیدگی به وضعیت زنان 
کارگر بوده است چه از منظر حقوق و مزایا، چه تغییر ساعات 

کاری و چه نحوۀ ادارۀ امور منزل و رسیدگی به فرزندان.

در باب کمیت در میان تعداد کثیری از مردان در اثر کارگاه نقاش- 
حدودا 25 تن- تنها پنج زن به تصویر کشیده شده‌اند. نکتۀ دیگر 
این‌که اکثر این مردان در هر دو نیمه راست و چپ اثر از چهره‌های 
شناخته شده و سرشناس معاصِر نقاش هستند؛ برای مثال: شانفلری، 
برویا، بودلر یا ناپلئون سوم و وزیرش. هر یک از ایشان به نحوی 
زندگی و افکار و هنر کوربه را تحت ‌تأثیر قرار داده‌اند؛ از دربار 
که وی را به همکاری فرامی‌خواند و عملا از موقعیتی مسلط و 
صاحب قدرت برخوردار است تا شاعر، نظریه‌پرداز، یک هنردوست 
و به‌عبارت دیگر در شکل دیگری از تقسیم‌بندی جامعه، طبقۀ 
روشنفکر که آبشخور اصلی حیات و حضورش، جامعه و تحولات 
آیا  در همین حال  است.  اثر  نیمۀ چپ  یا همان  آن  در  جاری 
هیچ‌یک این پنج زن حتی یک نفر از ایشان شناخته شده‌اند؟ به 
نظر می‌رسد پاسخ منفی است؛ زن-مدل برهنه نیز ممکن است 
تنها برای کوربه آشنا باشد و هم نباشد چرا که فیگور »زن برهنه از 
عکسی که توسط عکاس فرانسوی ژولین والو دِ ویلینو82  )1866-

.)URL 3( »گرفته شده نشأت گرفته است )1795
 

این نکته چندان دور از ذهن نیست چرا که کوربه به عکاسی 
علاقه داشت و آن را به‌طور غیر‌حرفه‌ای دنبال می‌کرد )هارت، 
1382: 910(. در ادامۀ بحث باید پرسید آیا هیچ‌یک از این زنان به 
تنهایی و مستقل از حضور دیگری-مرد به تصویر کشیده شده‌اند؟ 
در نیمۀ راست اثر هم زن کلکسیونر و هم زن-زوج عاشق، همراه 
با مرد-دیگری در قامت دو زوج دیده می‌شوند؛ مادر فقیر نیز 

همراه با فرزندش به تصویر کشیده شده است؛ در این میان تنها 
شاید زن کارگر در نیمۀ چپ و زن-مدل برهنه در مرکز اثر به 
طور مستقل ترسیم شده‌اند؛ این تردید در مورد زن کارگر ناشی 
از حضور وی در منتهاالیه پس‌زمینۀ نیمۀ چپ اثر و امکان اندکی 
است که برای تشخیص این امر در اختیار مخاطب قرار می‌دهد. در 
مورد زن-مدل برهنه نیز حضور وی به‌واسطۀ حضور نقاش توجیه 
می‌شود؛ چون نقاش حضور دارد وی برهنه شده است گرچه نقاش 
در حال ترسیم یک منظره است و نه مدل؛ به این ترتیب اکثر زنان 
در اثر کارگاه نقاش، مستقل از دیگری-مرد )شوهر، عاشق، فرزند، 
نقاش( که به‌ویژه نشان‌دهندۀ نقش‌های سنتی ایشان است مانند: 

معشوق، همسر، مادر، مدل برهنه، بازنمایی نشده‌اند. 

معانی مستتر و ضمنی در پیکره‌های زنان به نمایش 
درآمده در  اثرکارگاه نقاش

این پرده یک اثر تمثیلی و از این‌رو صاحب دلالت‌های معنایی 
دیگر است. اگرچه کوربه برخی افراد حقیقی را به تصویر کشیده 
است، اما هدف وی بیشتر بازنمایی تیپ‌ها بود و نه افراد خاص. 
آدم‌های سمت راست که کوربه ایشان را سهم‌داران می‌خواند، 
افراد سمت  اما  او هستند  دوستان و حامیان معنوی و فکری 
چپ که کوربه رو به ایشان دارد، کسانی هستند که نقاش به 
آن‌‌ها وابسته است و مادۀ ضروری کار وی را فراهم می‌آورند. 
از سویی نقاش در حال رقم زدن منظره‌ای است: »چشم‌اندازی 
از ولایت خود« )پاکباز، 1369: 233(. »این منظره، چشم‌اندازی 
است دره ]یا وادی[ لوُ‌ ریور ]Loue River valley[، نزدیک به 
ارنان که جسورانه به‌عنوان نمادی از اصالت روستایی‌اش ]نقاش[ 
انتخاب شده است« )URL 3(. »این ]پرده-م.[ صریحا نشانی 
انقلابی از صحت و راستی حقیقی است. به گفتۀ کوربه- در 
نامه‌ای مشهور به دوستش شانفلری در ژانویۀ 1855م- وی برای 
خلق این اثر به ترکیب‌‌بندی‌های سنتی »تاریخی- اخلاقی« رجوع 
کرده است؛ هم‌چنان‌که در این اثر دیده می‌شود، ترکیب‌بندی به 
دو نیمۀ راست- مثبت و خوب، و چپ- منفی و بد )شیطانی 
بنابر   .)184  :1978 )مافیت،  است«  شده  تقسیم  نامیمون(  و 
نظر مافیت، کوربه در خلق آثارش از گراوورها و آثار چاپی نیز 
بهره برده است از جمله یکی از این آثار که بر تابلوی کارگاه 
نقاش تأثیر گذاشته، تصویری چاپی است اثر نیکوئت83  )1987: 
184- 183( که با ترکیب‌بندی سه قسمتی که نیمۀ چپ آن مبین 
جهانی دوزخی و نیمۀ راست آن بر جهانی روشن و آزاد دلالت 
دارد و در مرکز آن اعلامیۀ حقوق بشر و شهروندی و دو فیگور، 
یک زن و یک پسر بچه قرار گرفته‌اند؛ در نیمۀ چپ اثر فردی 
غول پیکر افتاده و دراز کشیده بر روی سند مچاله شدۀ »حقوق 
و امتیازات فئودال‌ها«، در حالی‌که در کیسۀ پولی چنگ زده به 

نمایش درآمده است )همان: 186(. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            24 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


51
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            25 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


52
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

پاکباز در‌بارۀ معانی مستتر در هر یک از فیگورها می‌گوید: »"مدل" 
برهنه )=حقیقت عریان( در پشت سر او ]نقاش[ ایستاده است و 
گویی قلم‌موی نقاش را به ثبت طبیعت هدایت می‌کند. پسربچه‌ای 
دهاتی )=بی‌آلایشی( با تحسین بر منظره می‌نگرد. شکارچی و 
سگ )=شکار( با بدگمانی به کلاه و گیتار و خنجر )=شعر رمانتیک( 
خیره شده است. یک جمجمه روی روزنامه قرار دارد )=سانسور 
مطبوعات، یا روزنامه‌نگاری عقیم(. آدمکی بر میخی آویزان است 
)=هنر آکادمیک، یا نقاشی‌های تصلیب، یا هر دو کنایه(. یهودی 
دلال )=تجارت(، کشیش )=کلیسا(، دلقک )=تئاتر(، روستاییان و 
کارگران )=کار(، زن ایرلندی که به کودکش شیر می‌دهد )=فقر(؛ 
این‌ها همه در سمت چپ تصویر دیده می‌شوند. بودلر )=هنر 
پُرمایه  اجتماعی(،  )=فلسفۀ  پرودن  )=نثر(،  شانفلری  شاعری(، 
)=موسیقی(، بوشُن )=شعر رئالیستی(، برویا و گردآورندگان آثار 
هنری )=هنردوستی(، زوج هم‌آغوش )=عشق ]عشق آزاد[(، گروه 
سمت راست را تشکیل می‌دهند« )1369: 233(. با توجه به بخش 
مرکزی تابلو که شامل سه پیکرۀ انسانی است و تقسیم‌بندی از 
پیش موجود اثر به دو نیمۀ راست و چپ می‌توان کل اثر را  به سه 
بخش: مرکزی، راست و چپ تقسیم نمود. این تقسیمات می‌توانند 
اساس و راهنمایی برای درک معانی مستتر در مجموعۀ فیگورهای 

حاضر در اثر باشند.

-بخش مرکزی اثر
بخش مرکزی اثر شامل سه پیکرۀ نقاش، زن- مدل برهنه و پسربچه 
است؛ می‌توان گربۀ سفید را به‌عنوان فیگور غیرانسانی چهارم در 
نظر گرفت )URL 2(. این بخش، شامل سلف‌پرتره‌ای از هنرمند 
است که ضربه-لکه‌های رنگی تمام‌کننده را بر منظره‌ای واقع‌نمایانه 
می‌گذارد )مافیت، 1978: 184(. این‌که نقاش حاضر در اثر همان 
کوربه است، به دو شکل قابل توجیه است: اولا براساس مقایسه‌ و 
شباهت میان حالت سر و ریش نقاش با شخصیت نقاش در تابلوی 
ملاقات یا سلام آقای کوربه )1854م( یکی بودن نقاش در کارگاه با 

 .)URL 2( خود کوربه به راحتی قابل توجیه است

ثانیا با توجه به عنوان اثر که در آن مستقیما به این‌که این تصویر، 
تمثیلی از هفت سال زندگی اخلاقی و هنری »من« ]نقاش-کوربه[ 
نقاش  اشاره شد:  پیشتر  که  است. همان‌طور  اشاره شده  است، 
در حال ترسیم منظره‌ای دیده می‌شود در حالی‌که توسط پسری 
کوچک و زنی برهنه نظاره می‌شود؛ حالت آن‌ها، حالت براندازکردن 
و نگریستنی از سر تحسین را تداعی می‌کند )آیزنمن، 2011: 221(. 
مافیت نیز به حضور دو فیگور دیگر در کنار نقاش اشاره کرده که 
مشتاقانه- با شوق و جدیت، در حال مطالعه-نگریستن به تابلو‌اند 
که بر سه پایه‌اش اندکی کج یا منحرف شده است: یک زن و دیگری 

یک پسر بچه )مافیت، 1978: 184(.

زن-مدل برهنه در سمت راست نقاش و پشت سرش قرار گرفته در 
حالی‌که  لباسش در کنار پایش روی زمین افتاده است؛ حضور مدل 
برهنه در کارگاه نقاش امری عجیب نیست. کوربه به مدل برهنه 
خیره نمی‌نگرد، بلکه به منظرۀ در حال آفرینش‌اش چشم دوخته 
است و نگاه مدل نیز با نگاه نقاش همراه شده است. از سویی 
کوربه تنها در صورتی به مدل خیره می‌نگریست که مدل برای وی 

در حالت و ژستی ویژه قرار گرفته باشد. 

در عالم واقعیت، این زن یک مدل است اما به مثابۀ یک نماد یا 
تمثیل، بر مبنای خوانشی سیاسی، بر حقیقت و آزادی دلالت دارد. 
وی هم‌چنین می‌تواند تمثیلی از الهه‌گان هنر و موسیقی، موزها، 
متعلق به اسطوره‌های کهن یونان و به‌عبارت دیگر نمادی از الهام 
به نقاش ]کوربه[ باشد )URL 2(. پسر بچه نیز تحسین‌آمیز به 
اثر کوربه می‌نگرد. ذهن پسربچه با توهمات و خیالات دوران 
بزرگ‌سالی آغشته و آلوده نشده است؛ وی نمایندۀ هدف مهم 
کوربه یعنی فراموش کردن درس‌های آکادمی هنر، فریب و اغوای 
زندگی شهری صنعتی است که به باور کوربه باعث ایجاد فاصله 
میان هنرمند و حقایق اولیۀ طبیعت شده‌ است؛ بیش از تمام این‌ها 
کوربه در جست‌وجوی نگاه محض و مستقیم ]نگاه بی‌آلایش[ 
کودک به جهان است  )URL 2(. مافیت می‌گوید: »براساس تفسیر 
سایبِت که تا حدود زیادی با آن موافق‌ام، در این اثر با دو تمثیل 
از معصومیت و )تا حدی( حقیقت مواجه‌ایم که در حال تأمل و 
تعمق در پیام نهفته در منظره- موضوع بوم نقاش در اثر- هستند. 
ماهیت هنری این صحنه نشان‌گر آن است که منظرۀ روی بوم 
نیز می‌بایست ژرف‌تر یا استعاری‌تر فهم شده باشد. کوربه در 
1871م. طی یادداشتی با اشاره به مبارزه همیشگی‌اش با هر گونه 
خودکامگی سیاسی و اریکۀ پادشاهی توضیح می‌دهد که واپسین 
سال )1848م( این دوران فعالیت هنری هفت ساله خود آغازی 
بر انقلابی دیگر بود. وی در این نوشته از شیوۀ دقیق ]یا مهجور[ 
تلفیق واقع‌گرایی در حوزه هنر که مشخصه آثار اوست– آن‌گونه که 
در اثر آتلیه ]همان کارگاه نقاش[ در قالب منظره روی بوم متجلی 
می‌شود– با تلاش پایان‌ناپذیر‌ش به مثابۀ فرد انقلابی خدمت‌گزار 
انسان و هم‌چنین مبارز بر ضد تمامی اشکال خودکامگی سخن به 

میان می‌آورد« )1978: 184(.

عموما  روشنفکرانه«  آزادی  غلبۀ  و  »پیروزی  ایدۀ  کوربه  برای 
نمادپردازی شده است و در این اثر، در قالب یک »منظره« به‌ نحو 
تحسین‌آمیزی از سوی دو فیگور تمثیلیِ حقیقت، و معصومیت و 
بی‌آلایشی، مورد بررسی قرار گرفته است، تنها دو پیکری که از 
نظر فیزیکی قادر به مطالعه و خواندن پیام ارائه شده در تابلوی 
کج شده بر سه پایه‌اند. این تابلو تنها نشان هنر انقلابی کوربه 
نیست، بلکه حتی می‌تواند هم‌چون نوعی از بازنمایی خود آزادی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            26 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


53
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

خوانده شود، حقی از آن انسان که به‌طور دائم از سوی دولت‌های 
خودکامه و حتی حق الهی مورد تهدید می‌گیرد. گربه سفید نیز 
می‌تواند مبیّن آزادی یا استقلال باشد )URL 2(. سایبرت نیز گربۀ 
سفید را به‌ نشانۀ آزادی تعبیر کرده است )مافیت، 1978: 184(. 
بنابر مطالب فوق‌الذکر، معانی نهفته در فیگور زن- مدل برهنه را 

می‌توان ازین قرار برشمرد:
و  نقاش  هنرمندان  کارگاه  در  معمول  به‌طور  که  برهنه  -مدل 

مجسمه‌ساز حاضر بوده‌ است. 
-حقیقت یا واقعیت؛ آن‌چه به کمک علم ثابت شود واقعی است؛ 
آن‌چه به تجربه در‌آید و رؤیت شود؛ آن‌چه بی‌واسطه ادراک شود. 
بنا بر نظر اسپور چنان‌چه اشاره شد، قرن نوزدهم دوران علم بود 
و وظیفۀ فلسفه نه حل معماهای گیتی ناشناخته که ساماندهی 
به جزئیاتی واقعی و موجود بود )1383: 369(. واقعیت، توده‌های 
کارگران فقیر و خشمگین بودند، بورژوازی تازه به دوران رسیده 
اقتصادی خویش  به‌ویژه سیاسی و  تثبیت جایگاه  به دنبال  که 
بود و اشرافیتی متزلزل که در تقابل با بورژوازی نفس‌های آخر را 
می‌کشید. واقعیت جهانی بود که توسط حواس انسان به تجربه 

در‌می‌آمد و فهمیده می‌شد. 
-الهۀ شعر و موسیقی، سروش غیبی و منبع الهام هنرمند.

معانی  از  یک  به هر  فمینیستی می‌توان  نگرش  بنابر  و  اکنون 
زاویه‌ای دیگر  از  برهنه  بازنمایی زن-مدل  احتمالی و مستتر در 

نگریست:
-مدل برهنه که به‌طور معمول ابژۀ نگاه بی‌طرفانه و در حقیقت 
کام‌جویانه و دگرجنس‌خواهانۀ نقاش-مرد و داوران و اهل ذوق 
است که بنابر باور پذیرفته شده انحصارا مرد هستند. زن-مدل 
برهنه، چنان‌که ورث می‌گوید تجسم زیبایی‌ آرمانی است؛ مدلی که 
به قول برگر بنا بر سنت پرده‌نگاری غرب، با دانش بر شیء‌شدگی‌اش 
خود را در برابر دیدگان دیگری-مرد برهنه می‌سازد و بدین‌ترتیب 
از حالت سوژۀ فاعل، عامل و تأثیرگذار خارج می‌شود. هر چند در 
این اثر خبری از نگاه خیره دست‌کم در دورن اثر به سوی پیکرۀ 
برهنۀ زن نیست و این مدل برهنه است که نگاه خیره‌اش را بر 
اثر نقاش دوخته است، اما بنا بر نظر مالوی نگاه خیرۀ نقاش که 
دست به خلق این پیکره زده و دیگر نگاه خیرۀ مخاطبان بیرون 
اثر قابل انکار نیست؛ برای درک این نکته مراجعه به دفتر خاطرات 
روزانۀ دلاکروا و تعریفی که از این اثر داده و پیشتر به آن اشاره 
شد کافی است؛ از جمله مواردی که دلاکروا به‌عنوان نکات مثبت 
اثر بدان اشاره کرده است، یکی آناتومی مدل برهنه است که گرچه 
در وهلۀ نخست بر یک ستایش فنی براساس درک درست و اجرای 
دقیق آناتومی مبتنی است اما نمی‌تواند به کلی از نگاهی جنسی 
به پیکرۀ برهنۀ زن بری باشد. واقعیت این است که می‌توان پرسید 
چرا مدل در وضعیتی نیمه پوشیده به نمایش درآمده به‌ویژه در 

حالی که قرار نبوده در آن لحظه مدل باشد و ژستی ویژه برای 
نقاش بگیرد؟ آیا کوربه  قصد داشته در نمایش واقعیت افراط کند و 
بگوید: ببینید این واقعیت است، مدلی برهنه، من فرشته نمی‌بینم، 
بلکه زن-انسانی می‌بینم که مثل تمام ابنای بشر است. اما پیش از 
این اثر نیز زنان برهنه در آثار به تصویر درآمده‌اند. برای مثال در 
آثار انگر، زنان الجزایری، برهنه به تصویر کشیده شده‌اند گرچه 
ممکن است این تصور به‌وجود آید که انگر همان تجسم آرمانی 
زیبایی را رقم زده و کوربه زنی واقعی را. از سوی دیگر کوربه 
سنت‌شکن است؛ چه سنت‌شکنی برتر از برپایی غرفۀ رئالیسم در 
مجاورت سالن رسمی؛ از این‌رو نمی‌توان تصور کرد که وی قصد 
پیروی از سنن را داشته است. شاید کوربه می‌خواهد به اعضای 
آکادمی توانایی و مهارت خود را نشان دهد با این حال وی یک‌بار 
پیش از این از عهدۀ این کار برآمده و از امتیاز نمایش آثارش در 
با این حال شاید محافظه‌کاری وی  سالن برخوردار شده است. 
که پس از 1855م. نیز در آثارش رخ می‌نماید در این‌جا نیز منجر 
به رعایت برخی سنن شده است. هارت می‌گوید: »به هر تقدیر 
به محض آن‌که کوربه توفیق مادی یافت، آن قدرت به اصطلاح 
بدوی و جسورانۀ کارهای اولیه‌اش دیگر در چهره‌پردازی از اشراف 
فرانسه و زنان برهنۀ شهوانیش دیده نشد« )1382: 912( که نشان 
می‌دهد یکی از موضوعات آثار وی زنان برهنه بوده‌اند. بنا بر 
همین گفتۀ هارت می‌توان تصور کرد علت حضور این پیکرۀ برهنه 
یکی خصلت محافظه‌کاری کوربه و دیگری توجه به علاقه و سلیقۀ 
مشتریانش به تصاویر زنان برهنه بود ]اگر و تنها با اغماض، کوربه 
از داشتن چنین نگرش و چشم‌داشتی معاف شود[ یعنی همان 
تجسم زیبایی ایده‌آل که در پس پرده‌اش چیزی جز کام‌جویی و 

کسب لذت جنسی بصری نیست.

-زن-مدل برهنه تمثیلی است از واقعیت و حقیقت؛ این واقعیت‌ها 
یا لمس  شنیده  دیده،  آن‌چه  است:  زمینی  و  این جهانی  اموری 
می‌شود. واقعیت نظیر منظره‌ای طبیعی است همان که نقاش بر 
تابلوی درون اثر رقم زده است؛ پیشتر اشاره شد که پیرو تسلط 
تقابل‌های دوتایی بر تاریخ اندیشه و فلسفه و پیرو نظرات لوس‌ 
ایریگاری می‌توان آن‌ها را برای مثال: جفت ذهن/ عین و اندیشه/ 
بدن و فرهنگ/ طبیعت متأثر از تقابل دوتایی بنیادین و کهن مرد/ 
زن دانست. از این‌رو، مرد همواره با ذهن، اندیشه و فرهنگ و زن 
با عین، بدن و طبیعت مرتبط است؛ جنون مردانه مترادف جنون 
شاعرانه و جنون زنانه مترادف هیستری و روان‌رنجوری است. آن‌چه 
درون کارگاه نقاش جلب توجه می‌کند رابطۀ میان زن-مدل برهنه 
و تابلوی نقاش با موضوع طبیعت است و به‌شدت یادآور ترادف 
و قرابت زن و بدنش با طبیعت. شاید توجه به سابقۀ حضور زنان 
در آثاری که به وانتیاس- آثاری از طبیعت بی‌جان به‌ویژه خوراکی 
با عناصری نمادین چون جمجمه و گاه زن- شهره‌اند، آثاری شامل 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            27 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


54
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

عناصری بیشتر طبیعی با مضمون ناپایداری جهان طبیعی، بتواند 
در درک رابطۀ زن و طبیعت در این اثر هنری مؤثر باشد، اما این 
بار شاید همراه با بار معنایی مثبت چرا که به طبیعت و پیکرۀ زن 
توسط نقاش ارج نهاده شده است. این همان واقعیت است که 
توسط علم تبیین می‌شود و هنرمند و دوستانش به آن اقبال دارند. 
اما شاید بتوان به این مسئله از زاویه‌ای دیگر نگریست. از آن‌جا 
که واقعیت، آن چیزی است که توسط علم تبیین می‌شود؛ طبیعت 
و پیکرۀ زن هر دو ابژۀ شناساییِ سوژۀ شناسنده‌ اعم از: فیلسوف، 
زیست‌شناس، جامعه‌شناس، هنرمند و در عین حال مرد هستند. 
بنابراین، اگرچه پیکرۀ زن-طبیعت ناچیز شمرده نشده‌اند و برعکس 
مورد اقبال قرار گرفته‌اند، اما هم‌چنان در جایگاهی فرودست نسبت 
به مرد-فرهنگ و معرفت واقع شده‌اند و به تثبیت و حفظ تقابل‌های 

دوتایی و بویژه موقعیت فرودستی زنان کمک می‌کنند.

-زن-مدل برهنه به مثابۀ موز یا الهۀ شعر و موسیقی؛ در این 
رابطه کرس‌میر دیدگاهی جالب توجه دارد: »در بیشتر سرزمین‌ها، 
]منشاء  زنانه،  فرم  به  آفرینندگی  انگیزش‌های  انسان‌انگاری 
انگیزه‌های هنری را از "الهه‌گان هنر" در قالبِ زن دانستن[ برای 
نشان دادن آفرینش‌گری راستین زنانه یا ارج نهادن بر آن نیست، 
برعکس اسطوره گرداندن آفرینش‌گری زنانه، با وابسته ساختن آن 
به نیرو‌های فرابشری، به گونه‌ای فریبنده و خوش‌آمدگویانه، زنان 
جهان راستین را به کناره‌های کنش‌های هنری می‌راند، و نقش 
می‌کند«  واگذار  مردان  به  را  هنر  راستین  پدیدآورندۀ  اجتماعی 
)1390: 51(. از آن‌جا که هنرمند خود در مرکز اثر حضور دارد و 
زن با نگاهی مبیّن ستایش به‌کار وی می‌نگرد می‌توان تصور کرد 
که زن به حاشیه رانده شده و مرد در مرکز و در جایگاه خالق اثر 
قرار گرفته است. در حالی‌که سرچشمۀ الهام‌ها الهۀ هنر یا زن-

مدل برهنه است، اما این مرد- آب‌راه میان الهام بیرونی و فرآوردۀ 
هنری- است که بر صندلی هنرمند تکیه زده و هنرمند واقعی است. 

-بخش چپ اثر
این بخش نمایشی از زندگی روزمره و شامل گروهی از مردم از 
طبقات مختلف جامعۀ فرانسوی است: یک یهودی، یک کشیش، 
یک تاجر، یک کهنه‌سرباز جمهوری‌خواه سال 1793م، یک شکاربان 
)قرقچی(، پارچه‌فروشی دور‌ه‌گرد، یک مقاطعه کار کفن و دفن، 
زنی که به فرزند خود شیر می‌دهد، کارگری بیکار، دختری گدا 
]احتمالا مقصود همان زنی که در پس‌زمینۀ نیمۀ چپ اثر به نمایش 
درآمده و بنابر نظر پاکباز یک زن کارگر است[ و الی‌آخر. کوربه 
هم‌چنین آشنایی خود ]دانش‌اش[ را بر نقاشی سنتی به نمایش 
گذاشته است. برای مثال، معتقد‌ند که نمایش مرد برهنۀ از ریخت 
آکادمیک  هنر  مرگ  از  نمادی  مانند  مصلوب-  حالت  در  افتاده 
است، سبک کهنۀ نقاشی که توسط آکادمی و دانشکدۀ هنرهای 

زیبا ترویج می‌شد. وجود جمجمه‌ای بر یک کپی از روزنامه‌ای 
خاص با نام "Journal des Debats" اشاره‌ای است به این مرگ. 
وجود جمجمه هم‌چنین به نقاشی وانیتاس ارجاع می‌دهد. یک 
آقای متشخص با کلاه استوانه‌ای نشسته در حالتی که دستانش 
بر روی زانوهایش قرار گرفته ارجاعی است به پرترۀ مشهور و 
نئوکلاستی‌سیستی آقای برتین ]Monsieur Bertin[ )سال آفرینش 
اثر: 1832، محل نگهداری: لوور( ]نام اثری است از انگر با نام 
موسیو برتین، نویسنده، جمع‌آوری‌کنندۀ آثار هنری و مدیر ژورنال 
طرفدار سلطنت Journal des Debats که پیشتر به نام آن اشاره 
شد[. در این نیمه هم‌چنین یک خنجر، کلاهی آراسته و یک کفش 
سگک‌دار دیده می‌شود که نمادی از مرگ رمانتی‌سیسم فرانسوی 
هستند به دلیل اقبال عامه به رئالیسم )URL 3( گرچه در این مورد 
با توجه به عدم استقبال عموم مردم و عملکرد بی‌تفاوت منتقدان 
نسبت به نمایشگاه رئالیسم شاید این تنها نظر شخصی کوربه باشد 

که بنابر این خوانش در اثرش تبلور یافته است. 
                                                                        

در همین بخش می‌توان به وضوح شاهد نمایش مرد در جایگاه 
سوژه، فردی فعال و تأثیرگذار بود. هر  چند که شکافی واضح در 
میان افرادی که در ظاهر از یکدیگر جدا نشده‌اند دیده می‌شود؛ 
برخی از عده‌ای دیگر تأثیرگذارترند چون تعدادی استثمارکننده و 
عده‌ای استثمار‌شونده‌اند، تعدادی صاحبان قدرت و در مرکز و 
عده‌ای رانده‌شدگان به حاشیه‌اند. در این میان به طور قطع آن 
دو نفری که کمتر از همه دیده می‌شوند و در موقعیتی منفعل و 
ناتوان به تصویر کشیده ‌شده‌اند یکی زن فقیر ایرلندی و دیگری 
زن-کارگر، روستایی یا گداست که اولی در پیش‌زمینه و جلو اما 
در تاریکی و دومی در منتها‌الیه پس‌زمینه، دور از مخاطب قرار 
گرفته‌اند. بنابراین هم موقعیت و جایگاه ایشان در این بخش و 
هم معنای نمادین‌شان، فقر و کار کارگری، همگی بر سهم اندک 
زنان حتی از این به حاشیه‌رانده‌شدگی و استثمارشدگی دلالت دارد.

-بخش راست اثر
در نیمۀ راست اثر و در تاریکی‌ای مشابه نیمۀ چپ، پشت سر 
هنرمند، تعدادی از دوستان کوربه، افرادی که بر اندیشه و کار 
منتقد هنر،  و  تأثیراتی مهم گذاشتند، دیده می‌شوند. شاعر  او 
شارل بودلر در منتها‌الیه راست این بخش روی میز نشسته است. 
رمان‌نویس رئالیست ژول شانفلری، بلافاصله پشت سر کوربه بر 
روی چهارپایه‌ای نشسته است. در پس‌زمینه نیم‌رخ مردی ریش‌دار، 
مشتری اصلی کوربه، آلفرد برویا دیده می‌شود. برویا هم‌چنین 
خریدار تابلوهایی از هنرمندان رئالیست نظیر میله ]میّه[84، تئودور 
روسو85، و کورو بود هم‌چنان که آثار هنرمندان رمانتیست نظیر 
دلاکروا را می‌خرید، اما بیش از همه آثار کوربه را می‌پسندید. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            28 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


55
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

پشت سر او، روبه‌روی مخاطب، فیلسوف سیاسی رادیکال پی‌یر 
می‌شود.  دیده  مارکس-  کارل  ]افکار[  طلایه‌دار  پرودون-  ژوزف 
زوجی در پیش‌زمینۀ اثر در سمت چپ بودلر نمایندۀ گردآورندگان 
آثار هنری هستند، در حالی‌که زوج عشاق کنار پنجره، عشق آزاد را 
به نمایش گذاشته‌اند. توجه کنید که از آن‌جا که این اثر به‌طور کامل 
در ارنان به اجرا درآمده، بسیاری از چهره‌های دوستان کوربه، تمام 
کسانی که در پاریس ساکن هستند، از روی عکس‌ها یا چهره‌های 
اولیه‌ای که توسط کوربه به اجرا درآمده‌اند کار شده است. برای 
مثال چهرۀ بودلر، از پرترۀ بودلر که در سال 1847م. توسط کوربه 
اجرا شده، گرفته شده است در حالی‌که چهرۀ پرودون بر‌اساس 

 .)URL 3( عکسی است که از شانفلری به‌دست آمده است
 

در حالی‌که قرار بود کپی تعدادی از آثار کوربه بر دیوار پشت سر 
فیگورها نقش بندد، اما به دلیل نداشتن زمان کافی کوربه آ‌ن‌را با 
رنگ قهوه‌ای متمایل به قرمز به‌عنوان رنگ پایۀ اثر پوشاند و ترسیم 
آن آثار را نیمه‌کاره رها کرده چنان‌که هنوز قابل رؤیت‌اند. این اثر 
کاملا با مسائل و موضوعات معاصر نقاش سروکار دارد؛ نظیر: تغییر 
روابط میان شهر و روستا؛ نیاز به مفاهمه و درکی تازه میان هنرمند 
و محیط کار زنان و مردان عادی؛ نقش و ارزش هنر در در عرصۀ 
ایده‌ها و آرمان‌های معاصر سیاسی، اجتماعی و فر‌هنگی. همچنین 
این اثر، عمیقا کاری شخصی است، و مبیّن فلسفه‌ای اجتماعی که 
کوربه سراسر عمرش به آن وفادار ماند )URL 3(. معنای نمادین 
زنان در نیمۀ راست اثر نیز به اندازۀ نیمۀ چپ بر بی‌اهمیت بودن 
نقش و تأثیرشان به عنوان سهم‌داران و دوستان تأثیرگذار کوربه 
دلالت دارد. یکی گردآورنده است و در حد دوست‌دار و خریدار 
آثار هنری تقلیل یافته و دیگری با پذیرش نقشی کاملا تعریف شده 
برای زن معشوق، همراه با عاشق‌اش، نمادی از عشق آزاد است، 
عشق آزادی که کوربه به عنوان یک مرد آن‌را تعریف می‌کند. در 
این میان گویا نام زنان از لیست نویسندگان، فیلسوفان، شاعران 
و هنرمندان حذف شده است. تضاد ظاهری میان رنگ لباس‌های 
این دو زن یکی سیاه و دیگری سفید، یکی موجه، موقر و سنگین 
و دیگری جوان و سرکش و پذیرندۀ عشق از سوی عاشق‌اش، دو 
موقعیت متفاوت اما استاندارد را برای زنان آن‌چه هم دیگران از 

ایشان و هم خودشان از خود انتظار دارند به تصویر می‌کشد.

نتیجه‌گیری
در انتها می‌توان نقد مبتنی بر رویکرد فمینیستی حاضر را از اثر 

کارگاه نقاش در سه مورد زیر خلاصه کرد: 
1- حضور زن برهنه در اثر را می‌توان در ادامۀ سنت پرده‌نگاری 
غرب و تمایل مستتر جنسی به نمایش پیکرۀ برهنۀ زن توجیه نمود 
که با توجه به خصلت محافظه‌کارانۀ کوربه در حفظ موقعیت 
خود در عرصۀ هنر قرن نوزدهم و تسلط ذائقۀ فرهنگی و هنری 

بورژوازی تازه به دوران رسیده کاملا قابل درک است. هم‌چنین 
درک پیوند و رابطۀ میان پیکرۀ زن و منظره‌ای که نقاش در حال 
ارتباط  تقابل‌های دوتایی و  اثر است تحت ‌تأثیر  ترسیم آن در 
پذیرفته شدۀ میان زن و پیکرۀ زنانه با طبیعت در مقابل ارتباط 
میان مرد و فرهنگ، آسان‌تر شده و یادآور آثاری تحت نام کلی 
وانیتاس- آثاری با موضوع طبیعت بی‌جان و عناصر طبیعی، تؤام با 
نشانه‌های تصویری نظیر زن و جمجمه و دال بر زوال و فناپذیری 
طبیعت و عناصر مذکور- است؛ هم‌چنین توسعه و گسترش این 
تفکر در زمان کوربه که واقعیت آن چیزی است که دیده می‌شود 
و توسط حواس به ادراک در‌می‌آید، ارتباطی قوی‌تر میان پیکرۀ زن 
و طبیعت، و در نهایت آن‌چه واقعی است و به تجربه درمی‌آید، 
برقرار می‌سازد. از سوی دیگر، حتی با مد نظر قرار دادن این تصور 
که زن برهنه در اثر کوربه دیگر تجسم آرمانی زیبایی نیست، بلکه 
زنی است که نقاش دیده است و توجه به قدر و اعتباری که کوربه 
برای حقیقت و واقعیت به عنوان دوست صادق آن قائل بود 
می‌توان گفت اگرچه زن برهنه به‌عنوان ابژۀ لذت مردانه دست 
کم در دورن تابلو به تصویر درنیامده چراکه در اثر خبری از نگاه 
خیرۀ مردانه نیست، اما او یعنی زن هم‌چنان در جایگاه ابژۀ سوژۀ 
شناسنده یعنی مرد قرار گرفته و از این‌رو اثر مذکور سرانجام بر 
تقابل دوتایی عین-ذهن و ارتباطش با تقابل دوتایی زن-مرد مهر 

تأیید می‌گذارد. 

ایشان در  مبیّن تجسم  اثر  این  2- جایگاه و موقعیت زنان در 
وضعیت و شرایطی استاندارد و متعارف برای زنان و هم‌چنین 
دال بر منفعل بودن ایشان در پذیرش شرایطی است که بر ایشان 
تحمیل می‌گردد؛ برای مثال: وضعیت مادر فقیر ایرلندی یا زن در 
زوج عاشق و حتی مدل برهنه در بخش مرکزی اثر. در حالی‌که 
بودلر در حال تأمل و خواندن، کوربه در حال نقاشی کردن و مرد 
عاشق در حال عشق ورزیدن و از این‌رو هر سه در مقام فاعل و 
کنندۀ کار به نمایش درآمده‌اند اما زنان اکثرا در وضعیت‌هایی نسبتا 

خنثی بی‌آن‌که کار خاصی انجام دهند، بازنمایی شده‌اند. 

وزیر،  امپراطور،  به  می‌توان  میان‌شان  از  که  مردان  برخلاف   -3
انقلابی، شاعر، فیلسوف و مجموعه‌دار اشاره کرد، هیچ‌یک از زنان 
درون اثر شناخته شده نیستند و تعداد اندک ایشان در کل اثر بر 
تأثیرگذاری نه چندان قابل توجه‌شان بر کار نقاش یا نادیده انگاشتن 
حتی غیرعامدانۀ ایشان از سوی هنرمند دلالت دارد. به‌ویژه در 

مورد هر دو زنی که در نیمۀ راست اثر قرار گرفته‌اند. 

پی‌نوشت‌ها
Linda Nochlin .1)1931(، مورخ هنر آمریکایی.

2. این پرسش نام مقالۀ ناکلین به سال 1971م. نیز هست:
"Why Have There Been No Great Women Artists?"

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            29 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


56
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

Feminism .3؛فمینیستی یا منسوب به فمینیسم. 
4.»هر چند بازگشت به جنسیت اکنون در گفتمان فمینیستی چیزی آشناست. 
نویسندگان در سالیان نخستین فمینیسم امروزی در دهۀ 1970، میان "سکس" 
و جنسیت فرق می‌گذاشتند. واژۀ نخست اشاره بر دوگانگی بیولوژیکی در 
ریخت‌شناسی زادآوری ]systems of evaluation[ زن و مرد داشت . واژۀ 
دیگر اشاره بر شیوه‌های بسیاری داشت که در آن، فرهنگ‌ها مردان و زنان 
خود را به نقش‌های اجتماعی ناهمسان در‌می‌آوردند. اما هرگز آسان نبوده 
که درست جایی را پیدا کنیم بیولوژی آن را رها کرده و فرهنگ فرمان آن را به 
دست گرفته باشد. به‌راستی نیز برخی از فمینیست‌ها بر این باور گرایش دارند 
که حتی خود سکس مقوله‌ای است که چیستی آن اجتماعی است تا دهشی 

طبیعی« )کرس‌میر، 1390: 16(.
 Marxism .5

Lucy R. Lippard .6  )1937(، منتقد هنر آمریکایی.
Mary Astell .7)1666-1731(، نویسنده و معلم معانی بیان و فمینیست 

انگلیسی.
Alice S. Rossi .8 )1922-2009(، فمینیست و سوسیالیست آمریکایی. 

حامی  و  فیلسوف  نویسنده،   ،)1797-1759(   Mary Wollstonecraft .9
حقوق زنان انگلیسی.

Harriet Taylor Mill .10 )1807-1858(، فیلسوف و حامی حقوق زنان 
انگلیسی.

Adeline Virginia Woolf .11 )1882-1941(، نویسنده و منتقد انگلیسی.
-1908( Simone Lucie Ernestine Marie Bertrand de Beauvoir .12

1986(، فیلسوف و نویسنده فرانسوی.
John Stuart Mill.13 )1806-1873(، فیلسوف انگلیسی.

 ،)1857-1798( Isidore Marie Auguste François Xavier Comte .14
فیلسوف فرانسوی. 

Now.15 یا  National Organization of Women؛ در سال 1965 کمیسیون 
برابری فرصت های شغلی که مأمور اجرای مفاد قانون ضد تبعیض- از جمله 
تبعیض مبتنی بر جنسیت- بود، از اجرای مفاد مربوط به جنس در بند هفتم 
قانون حقوق مدنی سر باز زد و سایر کمیسیون‌های ایالتی نیز با این استدلال 
که فشار یک نهاد بر نهاد حکومتی دیگر درست نیست از واداشتن کمیسیون 
به اجرای این ماده خودداری کردند. در نتیجه گروهی از زنان به رهبری بتی 
فریدن در یک جلسۀ غیررسمی نخست تصمیم به تهیۀ قطعنامه‌ای گرفتند و 
با رد شدن آن، دست به تأسیس سازمان ملی زنان زدند که سرآغاز شکل گیری 

یکی از جریان‌های اصلی در موج دوم یعنی جناح لیبرال اصلاح‌طلب بود. 
Hélène Cixous .16 )1937(، فیلسوف و منتقد ادبی الجزایری-فرانسوی.  

Luce Irigaray .17 )1930(، فیلسوف، روانکاو و زبان‌شناس فرانسوی .
Julia Kristeva .18 )1941(، فیلسوف، منتقد ادبی و فمینیست بلغاری – 

فرانسوی. 
 Deconstruction .19

Jacques Derrida .20 )1930-2004(، فیلسوف فرانسوی الجزایری‌تبار. 
Jacques Marie Émile Lacan .21  )1901-1981(، روان‌کاو و روان‌پزشک 

فرانسوی.
Sigmund Freud .22 )1856-1939(، عصب‌شناس اتریشی و پایه‌گذار علم 

روان‌کاوی.
Libido .23؛ در محاوره، میل جنسی شناخته می‌شود، به غریزۀ جنسی کلی 

یک فرد یا تمایل به فعالیت جنسی اطلاق می‌شود.
24.  »ابزاری با خاصیت آینۀ محدب که اغلب در پزشکی برای آزمایش واژن 

به کار می‌رود« )تانگ، 1394: 361(.
Sex  .25 به معنای جنس ]مذکر و مؤنث[ یا تذکیر و تأنیث. 

Sexism .26 یا معتقد به تبعیض جنسی یا برتری جنسی. 
Peggy Phelan .27 )1948(، پژوهشگر فمینیست آمریکایی.

Edmund Burke .28 )1729-1797(، سیاستمدار و نویسندۀ ایرلندی. 
Immanuel Kant  .29 )1724-1804(، فیلسوف آلمانی. 

Spectator’s gaze .30
 intra-diegetic .31

Extra-Diegetic  .32
 The look of the camera  .33

Kenneth McKenzie Clark  .34 )1903-1983(، نویسنده، گوینده، مدیر 
موزه و مورخ هنر.  

Vanitas  .35
Autonomy .36

 Perfection  .37
 Lasting value .38

Gustave Courbet .39
Ornan .40

Jura .41
Rembrandt Harmenszoon van Rijn .42 )1606-1669(، نقاش و چاپگر 

هلندی.
نقاش   ،)1660-1599(  Diego Rodríguez de Silva y Velázquez  .43

اسپانیایی. 
Francisco de Zurbarán .44 )1598-1664(، نقاش اسپانیایی.

Michelangelo Merisi .45 )1571-1610(، نقاش ایتالیایی.
Frans Hals .46 )1582-1666(، نقاش هلندی.

Jean-Baptiste-Camille Corot .47 )1796-1875(، نقاش فرانسوی.
و  فرانسوی  سیاستمدار   ،)1856-1809(  Pierre Joseph Proudhon  .48

.Mutualism پایه‌گزار نوعی فلسفۀ اجتماعی- اقتصادی آنارشیستی با عنوان
Alfred Bruyas .49 )1821-1876(، مجموعه‌دار فرانسوی آثار هنری.

 Realism .50
Jean-Auguste-Dominique Ingres .51 )1780-1867(، نقاش فرانسوی.

Ferdinand Victor Eugène Delacroix .52 )1798-1863(، نقاش فرانسوی.
Claude-Joseph Vernet  .53 )1714-1789(، نقاشی فرانسوی. 

و  نقاش   ،)1858-1779(  Guillaume-Désiré-Joseph Descamps  .54
حکاک فرانسوی.

Vendôme Column .55
Karl Marx  .56 )1818-1883(، دانشمند، فیلسوف، اقتصاد‌دان، جامعه‌شناس 

و روزنامه‌نگار آلمانی. 
Louis XVIII .57 )1755-1824(، پادشاه فرانسه از 1814 تا 1824م.

Pragmatism  .59
Louis Napoléon Bonaparte  .60 )1778-1846(، پادشاه هلند از 1806 

تا 1810م. 
Napoleon Bonaparte .61 )1769-1821(، اولین امپراطور فرانسه. 

Charles Robert Darwin  .62 )1809-1882(، زیست‌شناس و زمین شناس 
انگلیسی و متخصص تاریخ طبیعی.

Prosper Lucas .63 )1808-1885(، پزشک فرانسوی.
Claude Bernard .64 )1813-1878(، فیزیولوژیست فرانسوی.

Positivism  .65
Herbert Spencer  .66 )1820-1903(، فیلسوف، زیست‌شناس، انسان‌شناس 

و جامعه‌شناس انگلیسی دوران ویکتوریا.
Hippolyte Adolphe Taine .67 )1829-1893(، منتقد و مورخ فرانسوی.

Determinism .68
Naturalist  .69

François Marie Charles Fourier  .70 )1772-1837(، فیلسوف فرانسوی.
Henri de Saint-Simon .71 )1760-1825(، نظریه‌پرداز سیاسی و اقتصادی 

فرانسوی.
Arnold Hauser  .72 )1892-1978(، مورخ هنر مجارستانی.

Jules François Felix Fleury-Husson .73  )1820-1889(، رمان‌نویس و 
منتقد هنر فرانسوی.

 Impressionist  .74
 Shareholders .75

Achille Fould .76 )1800-1867(، سیاستمدار فرانسوی.
 ،)1823-1753(  Lazare Nicolas Marguerite, Count Carnot  .77

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            30 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


57
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

ریاضی‌دان، مهندس و سیاستمدار فرانسوی.
Giuseppe Garibaldi .78 )1807-1882(، ژنرال، سیاست‌مدار و ملی‌گرای 

ایتالیایی.
و  سیاست‌مدار  روزنامه‌نگار،  وکیل،   ،)1894-1802(  Louis Kossuth  .79

رئیس‌جمهور قلمرو پادشاهی مجارستان.
 ،)1817-1746(  Andrew Thaddeus Bonaventure Kościuszko  .80

مهندس و رهبر نظامی لهستانی- لیتوانیایی.
81. هم در کتاب پاکباز و هم متون با زبان بیگانه از وی با عنوان ایرلندی یا 

"Irish" نام برده‌اند.
Julien Vallou de Villeneuve .82 )1866- 1795(، نقاش، چاپگر و عکاس 

فرانسوی. 
Claude Niquet  .83 )1770-1830(، چاپگر فرانسوی.

Jean-François Millet .84 )1814-1875(، نقاش فرانسوی.
Étienne Pierre Théodore Rousseau .85 )1812-1867(، نقاش فرانسوی.

فهرست منابع
الف/ فارسی

آدامز، لوری، )1388، روش‌شناسی هنر، ترجمه: علی معصومی، تهران: نظر. 
آندره، میشل، )1383(، جنبش اجتماعی زنان، ترجمه: هما زنجانی‌زاده، مشهد: 

نیکا. 
لوسی‌اسمیت، ادوارد، )1380(، مفاهیم و رویکردها در آخرین جنبش‌های 

هنری قرن بیستم، ترجمه: علی‌رضا سمیع‌‌آذر، تهران: نظر. 
اسپور، دنیس، )1383(، انگیزۀ آفرینندگی در سیر تاریخی هنرها، ترجمه: 

جلال‌الدین اعلم؛ تهران: نیلوفر-دوستان. 
برگر، جان، )1390(، شیوه‌های نگاه، ترجمه: هوشمند ویژه، تهران: بهجت. 

بکولا، ساندور، )1387(، هنر مدرنیسم، ترجمه: روئین پاکباز و دیگران، تهران: 
فرهنگ معاصر.

شورشیان هنر قرن بیستم جنبش‌ها، نظریه‌ها،  پارمزانی، لوردانا، )1393(، 
مکاتب و گرایش‌ها، ترجمه: مریم چهرگان و سمانه میرعابدی، تهران: نظر.

پاکباز، روئین، )1362(، در جستجوی زبان نو تحلیلی از سیر تحول هنر نقاشی 
در عصر جدید، تهران: نگاه. 

از  انتقادی  اندیشۀ  فرهنگ  در  فمینیستی«،  »نقادی  تاد، جانت، )1382(، 
روشنگری تا پسامدرنیته، پین، مایکل، ترجمه: پیام یزدانجو، تهران: مرکز، صص 

 .780-785
اکبرزاده،  ناخودآگاه زیبایی‌شناختی، ترجمه: فرهاد  رانسیر، ژاک، )1393(، 

تهران: چشمه.
رزماری، تانگ، )1394(، نقد و نظر: درآمدی جامع بر نظریه‌های فمینیستی، 

ترجمه: منیژه نجم‌عراقی، تهران: نی.
قرن  دو  تاریخ  اجتماعی:  نظریۀ  تا  جنبش  از   ،)1382( مشیر‌زاده، حمیرا، 

فمینیسم، تهران: شیرازه.
مصباح، گیتا، رهبرنیا، زهرا، )1395(، »قدرت و مقاومت در بازنمایی پیکره زن 
در آثار اعضای انجمن هنرمندان نقاش ایران«، باغ نظر، سال 13، ش. 42، صص 

104- 89، نقل از:
Chandler, D. (1998). Notes on the Gaze, Available from: http://www.visu-

al-memory.co.uk/daniel/Documents/gaze (Accessed 25 September 2014)

فریلند، سینتیا، )1383(، اما آیا این هنر است؟ )مقدمه‌ای بر نظریۀ هنر(، 
ترجمه: کامران سپهران، تهران: مرکز.

افشنگ  ترجمه:  زیبایی‌شناسی،  و  فمینیسم   ،)1390( کارولین،  کرس‌میر، 
مقصودی، تهران: گل آذین.

گمبریج، ارنست، )1392(، تاریخ جهان، ترجمه: علی رامین، تهران: نی.
مکنزی، یان، )1385(، مقدمه‌ای بر ایدئولوژی‌های سیاسی، ترجمه: محمد 

قائد، تهران: مرکز. 
مگی، هام و دیگران، )1382(، فرهنگ نظریه‌های فمینیستی، ترجمه: نوشین 

احمدی و دیگران، تهران: توسعه. 
منصور‌نژاد، محمد، )1381(، مسئلۀ زن، اسلام و فمینیسم، تهران: برگ زیتون. 
ورث، سارا، )1384(، »زیبایی‌شناسی فمینیستی«، در دانشنامۀ زیبایی‌شناسی، 

ویراسته گات، پریس، مک‌آیور لوپس، دومینیک، تهران: فرهنگستان هنر، صص 
.325-331

نقاشی،  هنر،  تاریخ  هنر:  سال  هزار  دو  و  سی   ،)1382( فردریک،  هارت، 
پیکرتراشی، معماری، ترجمه: موسی اکرمی و دیگران، تهران: پیکان. 

هیوارد، سوزان، )1381(، مفاهیم کلیدی در مطالعات سینمایی، ترجمه: فتاح 
محمدی، تهران: هزارۀ سوم.

ب/غیرفارسی
Eisenman, Stephen F., Crow, Thomas E., (2011), Nineteenth centuryart: a 
critical history, 4thed, London: Thames and Hudson.
Moffitt, John F., (1987). «Art and Politics: An Underlying Pictorial- Political 
Toops in Courbet's "Real Allegory"», Artibus et Historiae, Vol. 8, No. 15, pp. 
183- 193.

http://www.jstor.org/stable/1483277 (Accessed: 27/01/ 2014 13: 54)

ج/ منابع اینترنتی 
URL 1: http://www.artnet.com/magazineus/reviews/cone/cone3-14-08.asp
URL 2:  https://www.khanacademy.org/humanities/becoming-modern/avant-
garde-france/realism/a/courbet-the-artists-studio-a-real-allegory-summing-
up-seven-years-of-my-artistic-and-moral-life
URL 3: http://www.visual-arts-cork.com/paintings-analysis/artists-studio-
courbet.htm
URL 4:  https://en.wikipedia.org/wiki/Gustave_Courbet
URL 5: https://en.wikipedia.org/wiki/Julien_Vallou_de_Villeneuve

URL 6:  https://en.wikipedia.org/wiki/Portrait_of_Monsieur_Bertin

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            31 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html


58
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

Abstract
Theory of Feminism with different approaches such as radical, anarchist, 
"abolitionist", Christian, and so on, focusing on the woman and her social status is 
one of the theories that provides researchers with an opportunity to analyze artworks. 
The purpose of this study was to analyze this theory and its social and artistic 
functions by analyzing one of the works of the painter Gustave Courbet called the 
"painter's Studio".The purpose of this research was purely theoretical in terms of 
purpose and descriptive-analytic in terms of method. Information was also obtained 
in a library research method. In this research, after studying the theory of feminism 
from the perspective of different theorists, Courbet's speeches process and then the 
mentioned artwork were discussed. 
Studies show that the presence of the naked woman in this work is a continuation of 
the western tradition of nude painting and a predominantly sexual desire to depict a 
woman's naked body. 
The position of women in this work reflects their embodiment of standard and 
conventional conditions for women, as well as their passivity in accepting the 
conditions imposed upon them. Unlike men who hold social positions such as 
emperor, minister, revolutionary, poet, philosopher and collector, none of the women 
are known in the work.

Keywords
Feminism, Criticism, Gustave Courbet, The Painter's Studio.

A Study of the Feminist Approach to Critique and Analysis of 
Artworks with Emphasis on the "Painter's Studio" by Gustav Courbet

Maryam Adel
Ph.D. Candidate in Art Research, School Of Visual Art, College Of Fine Arts, University Of Tehran, Tehran, Iran

(Received 27 July 2019, Accepted 28 December 2019)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            32 / 32

https://art-studies.ir/article-1-62-en.html
http://www.tcpdf.org

