
25
Advanced Studies of Art Quarterly1404   نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهـــــار

چکیده
مسالۀ اصلی این پژوهش، بررسی بازنمایی بحران معنا و نیهیلیسم در سینمای معاصر 
با تمرکز بر مفاهیم فلسفی مارتین هایدگر، به‌ویژه »پرتاب‌شدگی« و »در-عالم-بودن«، 
است. هدف تحقیق، تحلیل نحوۀ استفادۀ آلفونسو کوارون از نظریه‌های وجودی هایدگر 
این  اصلی  معنایی است. سوال  بحران  این  تصویر کشیدن  به  برای  فیلم »جاذبه«  در 
تحقیق این است که چگونه فیلم »جاذبه« با بهره‌گیری از ابزارهای سینمایی پیش‌رفته 
فلسفی  و  هنری  قالبی  در  را  مدرن  بر جهان  حاکم  نیهیلیسم  و  معنا  بحران  می‌تواند 
بازنمایی کند. فرضیه تحقیق بر این استوار است که این فیلم از طریق بازنمایی وضعیت 
بی‌ثباتی  و  نیهیلیسم  مفاهیم  بی‌حیات،  و  بی‌جاذبه  فضایی  به  انسان  »پرتاب‌شدگی« 
وجودی را به شیوه‌ای هنرمندانه برجسته می‌سازد. روش پژوهش، توصیفی-تحلیلی 
انجام  فیلم  محتوای  تحلیل  و  اسنادی  شیوۀ  به  داده‌ها  گردآوری  مبنای  بر  که  است 
سینمایی  فن‌آوری‌های  از  بهره‌گیری  با  کوارون  که  می‌دهد  نشان  یافته‌ها  شده‌است. 
نوین و ساختاری نوآورانه، توانسته است مضامین فلسفی هایدگر، هم‌چون بحران معنا، 
انحطاط ارزش‌ها و تامل دربارۀ حقیقت وجود را در سینمای مدرن بازآفرینی کند. تحلیل 
می‌تواند  معاصر، هم‌چنان  چالش‌های عصر  وجود  با  سینما،  که  می‌دهد  نشان  فیلم 

بستری برای بیان مفاهیم عمیق فلسفی و دعوت به تامل هستی‌شناسانه باشد.

واژه‌های کلیدی
 هایدگر، نیهیلیسم، سینما، جاذبه، معنای انسان.

دازاین هایدگری به معنای انسان در سینما 
)مطالعۀ موردی: فیلم جاذبه ساخته آلفونسو 

کوارون(*
بهزاد اسدی1، محمد شکری2**، مینو خانی3

1.دانشجوی دکتری فلسفه هنر، دانشکده علوم ‌انسانی، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد تهران شمال، تهران، ایران.
2.استادیار و هیئت‌علمی گروه فلسفه، دانشکده علوم ‌انسانی، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد تهران شمال، تهران، ایران.

3.استادیار و هیئت‌علمی گروه پژوهش هنر. دانشکده علوم ‌انسانی، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد تهران شمال، تهران، ایران.

)تاریخ دریافت مقاله: 1404/01/20، تاریخ پذیرش مقاله:1404/02/11(

*این مقاله برگرفته از رساله دکتری بهزاد اسدی با عنوان » بحران معنا به روایت سینمای پست‌مدرن )بر اساس دیدگاه بیونگ چول هان(« به 
راهنمایی دکتر محمد شکری و مشاور دکتر مینو خانی در دانشگاه آزاد تهران شمال است.

mohammadshokry44@gmail.com  **نویسنده مسوول:                                                                                         , 09355452292                                                     

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                             1 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


26
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهــــار   1404 Advanced Studies of Art Quarterly

مقدمه
خود  مشهور  اثر  در  به‌ویژه  هایدگر1،  مارتین  فلسفۀ 
به‌عنوان  را  »دازاین«2  مفهوم  زمان«،  و  »هستی 
غیرقابل‌  پیوندی  در  که  می‌کند  معرفی  موجودی 
»در-جهان-بودن«3  دارد.  قرار  جهان  با  تفکیک 
نه‌تنها  دازاین،  از  اگزیستانسیال  اولین  به‌عنوان 
چیزهای  با  تعامل  و  فهم  برای  انسان  قابلیت  به 
گاهی« را بیان  پیرامونش اشاره دارد، بلکه نوعی »آ
می‌کند که انسان را نسبت به حضور خود در جهان و 
موقعیت‌های خاصش متعهد می‌سازد. هایدگر تاکید 
می‌کند که انسان نمی‌تواند از جهان خود جدا باشد، 
پیوند  این  به  وابسته  او  تفکر  و  درک  هرگونه  بلکه 
از  جزیی  به‌عبارتی، جهان  است.  با جهان  وجودی 
ساختار هستی انسان است که وی به‌طور فطری در 

آن زندگی می‌کند.

به‌عنوان  »پرتاب‌شدگی«4  مفهوم  راستا،  همین  در 
بنیادین دازاین معرفی می‌شود.  از ویژگی‌های  یکی 
هایدگر معتقد است که انسان‌ها به‌طور تصادفی در 
جهانی پرتاب شده‌اند که پیشاپیش شرایط آن تعیین 
محدود  بسیار  آزادانه  انتخاب  امکان  آن  در  و  شده 
بی‌ثباتی،  مفاهیمی چون  با  که  این وضعیت  است. 
ابعاد  تمام  در  است،  همراه  اضطراب  و  رهاشدگی5 

وجود انسانی نمود پیدا می‌کند.

بحران  بازنمایی  بررسی  پژوهش،  این  مسالۀ اصلی 
مبنای  بر  معاصر  سینمای  در  نیهیلیسم  و  معنا 
و  »پرتاب‌شدگی«  به‌ویژه  هایدگر،  فلسفی  مفاهیم 
تحلیل  تحقیق،  هدف  است.  »در-جهان-بودن« 
مفاهیم  این  از  کوارون6  آلفونسو  بهره‌گیری  نحوۀ 
بحران  کشیدن  تصویر  به  برای  »جاذبه«7  فیلم  در 
معنای وجودی انسان در جهان مدرن است. سوال 
به‌ویژه  سینما،  چگونه  که  است  این  تحقیق  اصلی 
فیلم جاذبه، می‌تواند ابزاری برای بازنمایی مفاهیم 
و  اضطراب  نیهیلیسم،  هم‌چون  فلسفی  پیچیدۀ 

مرگ باشد.

در این مقاله، ابتدا به مبانی نظری فلسفۀ دازاین در 
اندیشۀ هایدگر پرداخته می‌شود؛ سپس تحلیل فیلم 
در  و  می‌گیرد  صورت  مفاهیم  این  اساس  بر  جاذبه 
پایان نتایج حاصل از بررسی تاثیر سینمای معاصر بر 

بازنمایی بحران معنای انسان مدرن ارایه می‌شود .

روش تحقیق
با  و  توصیفی-تحلیلی  به‌صورت  حاضر  پژوهش 
استفاده از منابع کتابخانه‌ای و روش‌های هرمنوتیک 
دازاین  مفاهیم  ابتدا،  در  انجام ‌شده‌است.  فلسفی 
و  معنا  بحران  با  ارتباط  در  هایدگر  و هستی‌شناسی 
هویت در عصر پسامدرن مورد بررسی قرار می‌گیرد. 
به‌ویژه در این بخش، به تاثیرات تکنولوژی و انحطاط 
پرداخته  انسانی  هویت  شکل‌گیری  در  ارزش‌ها 

می‌شود.

سپس، فیلم جاذبه به‌عنوان یک متن سینمایی تحلیل 
آن  در  دازاین  عناصر  بازنمایی  چگونگی  تا  می‌شود 
بررسی شود. این تحلیل شامل تحلیل شخصیت‌ها 
مفاهیم  با  مواجهه  در  به‌ویژه  آن‌ها،  چالش‌های  و 
هم‌چون تنهایی، مرگ و بحران معنا است. از روش 
هرمنوتیک فلسفی هایدگر برای تفسیر و تحلیل فیلم 
استفاده می‌شود تا به تطبیق مفاهیم هستی‌شناسی 
هایدگر با درک شخصیت‌ها و فضای فیلم پرداخته 
شود. این تحقیق بر آن است تا با بررسی روند تحول 
دازاین  بازنمایی  فرآیند  فیلم،  طول  در  شخصیت‌ها 

هایدگری را در قالب روایت سینمایی تحلیل کند.

پیشینه پژوهش
و  هایدگر  فلسفه  ارتباط  مورد  در  پژوهش  پیشینه 
دازاین،  مفاهیم  تحلیل  زمینه  در  به‌ویژه  سینما 
شواهد  سینمایی،  آثار  در  ناهشیاری  و  بی‌معنایی، 
به‌دست  فلسفی  و  انتقادی  تحلیل‌های  از  بسیاری 
تا  شده  سعی  مختلف،  پژوهش‌های  در  می‌دهد. 
ارتباط این مفاهیم با ساختار و زبان سینما و تجربه 

تماشاگر بررسی شود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                             2 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


27
Advanced Studies of Art Quarterly1404   نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهـــــار

مقاله  زمینه،  این  در  مقالات  مهم‌ترین  از  یکی 
گاهی در ساحت اثر  »تجلی پدیدارهای ترس و ترس‌آ
سینمایی« )صادقی پور، 1393( است که در آن به 
گاهی در آثار سینمایی،  تحلیل مفاهیم ترس و ترس‌آ
این  می‌شود.  پرداخته  وحشت  سینمای  در  به‌ویژه 
مقاله تلاش دارد تا با استفاده از مفاهیم اصلی فلسفه 
بی‌اصالتی،  و  اصالت  گناه،  مرگ،  نظیر  هایدگر، 
را در قالب »رویداد  گاهی در سینما  آ و  تجلی ترس 
مشارکت  پژوهش،  این  در  کند.  تبیین  حقیقت« 
رویداد  این  تفسیرکننده  دازاین  به‌عنوان  تماشاگر 
به‌طور خاص در فیلم‌های سینمایی مورد  حقیقت، 
نشان می‌دهند  تحلیل‌ها  این  قرار می‌گیرد.  بررسی 
مواجهه  و  درک  برای  فضایی  می‌تواند  سینما  که 
باشد که در آن  انسان در جهانی  و معنای  با وجود 

ارزش‌ها در حال نابودی است.

 ،1981 سال  در  لاکان  ژاک  دیگر  مقاله‌ای  در 
»تحلیل مفاهیم روانک‌اوی و ناهشیاری در سینما«، 
لاکان،  و  شلینگ  نظریه‌های  چارچوب  در  به‌ویژه 
بررسی ‌شده‌است. در این پژوهش، مفاهیم »واقعی 
ساختار  برای  پیش‌شرطی  به‌عنوان  نمادین«8 
هشیاری بررسی می‌شود. این مقاله هم‌چنین تمایز 
میان تفکر و هشیاری را که قبلًا در روان‌کاوی مطرح 
تحلیل  تصویری  هنرهای  و  سینما  در  ‌شده‌است، 
ناهشیاری  مفهوم  بر  تاکید  با  تحقیق  این  می‌کند. 
دهد  نشان  می‌خواهد  لاکان،  دیدگاه  از  سینما،  در 
استفاده  با  تصویری،  هنر  یک  به‌عنوان  سینما  که 
به  می‌تواند  غیرخطی  روایت‌های  و  بصری  زبان  از 
بیان مفاهیم ناهشیار و بی‌معنا بپردازد. به‌ویژه آن‌که 
لاکان بر این باور است که هدف از تعبیر روان‌کاوانه، 
در  که  است  بی‌معنایی  و  ناهشیاری  کردن  آشکار 

»سوژه« نهفته است.

دلوز در سال 1990 نیز در آثار خود به تحلیل رابطۀ 
پیچیدۀ بین معنا و بی‌معنایی پرداخته‌است و می‌گوید 
که بی‌معنایی پیش‌شرطی برای پیدایش معنا است. 

و  بی‌معنایی  بیان  در  سینما  که  است  معتقد  او 
پیچیدگی‌های آن می‌تواند معنای جدیدی ایجاد کند 
و از طریق بازی با تضادها، فضای ذهنی و فلسفی 
خاصی را در تماشاگر شکل دهد. دلوز در این رابطه 
به آثار لوییس کارول اشاره ‌کرده و به‌ویژه از تناقض‌ها 
سینما  در  بی‌معنایی  بازنمایی  روند  توضیح  برای 

استفاده کرده‌است.

که  کسی  اولین  به‌عنوان  بنیامین  والتر  هم‌چنین، 
مرتبط  انسانی  معنای  منطق  با  را  سینما  منطق 
ساخت، معتقد است که سینما به‌واسطه توانایی‌اش 
در ثبت لحظات نامشهود و ناهشیار، به‌طور مشابه با 
روان‌کاوی، قادر است مفاهیم ناهشیار و بی‌معنایی 
را آشکار کند. بنیامین با بیان این‌که دوربین سینما 
همانند روان‌کاوی در پرده‌برداری از ناهشیاری عمل 
به‌طور  سینما  که  دهد  نشان  می‌خواهد  می‌کند، 
بی‌معنایی  و  ناهشیاری  فهم  برای  ابزاری  خاص، 
پژوهش‌ها  پیشینه  این   .)2008 )بنیامین،  است 
مبنای اصلی تحلیل این پژوهش است که قصد دارد 
با استفاده از مفاهیم دازاین هایدگری، فیلم جاذبه را 
از منظر فلسفی و هستی شناختی مورد بررسی قرار 

دهد.

تمرکز  یادشده،  پژوهش‌های  میان  در  حال،  این‌  با 
بستر  در  هایدگری  »دازاین«  مفهوم  بر  مستقیمی 
انسان  وجودی  شرایط  با  نسبت  در  به‌ویژه  سینما، 
علمی–تخیلی،  آثار  بی‌مکان  و  بی‌زمان  فضای  در 
دیده نمی‌شود. پژوهش حاضر، در تلاش است تا با 
کوارون، شکلی  آلفونسو  فیلم جاذبه ساخته  بررسی 
از حضور »دازاین« در سینما را بازشناسد؛ حضوری 
»ناهشیاری«،  یا  »ترس«  با  نسبت  در  صرفاً  نه  که 
پرتاب‌شدگی،  بنیادین،  اضطراب  با  نسبت  در  بلکه 
می‌گیرد.  شکل  نیستی  و  هستی  مرز  در  زیستن  و 
این تحلیل، تلاش می‌شود نشان داده شود که  در 
چگونه زبان سینما، با استفاده از قاب‌بندی، سکوت، 
و فضای خلأ، می‌تواند تجربه زیست جهان دازاین را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                             3 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


28
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهــــار   1404 Advanced Studies of Art Quarterly

در وضعیتی تعلیق یافته بازنمایی کند؛ و چگونه فیلم 
هستی  به  اندیشیدن  برای  بستری  می‌تواند  جاذبه 
انسان، در نسبت با مرگ، امکان، و بازگشت به زمین 

باشد.

مبانی مفاهیم هایدگری
قرن  فیلسوفان  بزرگ‌ترین  از  یکی  هایدگر،  مارتین 
و  »هستی  کتاب  در  به‌ویژه  خود  آثار  در  بیستم، 
زمان«، مفهوم »دازاین« را معرفی کرد که به معنای 
»وجود«9 یا »بودن در جهان« است. دازاین به‌عنوان 
گاه به مرگ خود است، به‌طور  گاه که آ موجودی خودآ
مداوم در مواجهه با بحران‌های وجودی قرار دارد و 
در تلاش است تا معنای واقعی بودن خود را کشف 
گاهی«  کند. هایدگر در این زمینه از مفهوم »ترس‌آ
گاهی از مرگ« سخن می‌گوید که نشان‌دهندۀ  یا »آ
ارتباط انسان با زمان و هستی است. به‌عبارت ‌دیگر، 
انسان با توجه به مرگ خود و پذیرش آن، می‌تواند به 
وجود اصیل دست یابد. علاوه بر این، هایدگر به‌ نقد 
تکنولوژی و بیگانگی انسان از طبیعت و جوهر واقعی 
خود نیز پرداخته‌است. به نظر وی، در دوران مدرن، 
انسان‌ها تبدیل به ابزاری برای تکنولوژی شده‌اند و 
از اصالت وجود خود فاصله گرفته‌اند. این مفاهیم در 
پیوند با بحران‌های معنایی و وجودی انسان معاصر 

هم‌چنان از اهمیت بسیاری برخوردار هستند.

سقوط – ترس‌آگاهی 
که  است  چیزی  اصالت10  عدم  ویژگی‌های  »از 
او می‌گوید سقوط  را سقوط11  می‌نامد.  آن  هایدگر 
در جهان به معنی غرق شدن در با-یکدیگر-بودن 
است. به باور هایدگر، سقوط پیامد خودکار و مستقیم 
اصلی  ویژگی‌های  بنابراین  و  است  ما  شدن  پرتاب 
 .)61 )واتز، 1398:  برمی‌دارد«  پرده  بشر  مخمصه 
بالقوّه  رخدادی  چنان  را  اضطراب  تجربه  »هایدگر 
روشن‌گر در نظر میگیرد که می‌تواند چنان کند که 
آدمی از نو به ارزیابی وجود خویش بنشیند، چشمش 
باز کند«  را به روی دیگر امکان‌های در دسترسش 

)همان: 70(.

»زمین« در اثر هنری
»از آن‌جا که حقیقت همیشه در اختفاست، از آن‌جا 
که بی‌حقیقتی همواره وجه دیگر آن است، از آن‌جا 
که عالم چیزی نیست مگر "سطح" روشن‌شده حوزۀ‏ 
بی‌نقشه و مرز "تاریکی معرفتی" حقیقت اساساً یک 
راز و امری مرموز است. هایدگر در جای دیگر این امر 
را فراموشی )عمق( وجود می‌خواند. فراموشی این‌که 
قلمرو وجودی ما صرفاً یک آشکارگی واقعیت است 
و در درون خود امکان بی‌نهایت قلمروهای وجودی 
دیگر را دربردارد« )یانگ، 1395: 75(. »هایدگر در 
اثر "منشا اثر هنری"، مفهوم تازه‌ای با عنوان "سرآغاز" 
"زمین"  برای  او  چارچوب،  این  در  می‌کند.  مطرح 
زمین،  که  معنا  این  به  است؛  قایل  بنیادین  نقشی 
حقیقت  آشکارسازی  سرچشمۀ  و  تقدس  خاستگاه 
»بنابراین وجود  اثر هنری است« )همان: 71(.  در 
هم "عالم" و هم "زمین" است در تصویری که هایدگر 
بعدها آن را از ریلکه12 وام می‌گیرد؛ وجود هم‌چون 
ماه است در ورای وجهی از وجود که به‌واسطۀ ما و بر 
گاه بود که دوگانگی عالم زمین  ما روشن است. باید آ
هایدگر بسیار شبیه تمایز نیچهای میان امر آپولونی 
یعنی آن‌چه به لحاظ مفهومی قابل ‌درک و فهم است 
صورت‌بندی  از  فراتر  که  است  دیونوسوسی  امر  و 

مفهومی و فراتر از معقولیت است« )همان: 73(. 

گناه
»هایدگر به گناهی اشاره می‌کند که جزیی آغازین از 
نحوۀ هستی ضروری و حیاتی ما به‌مثابه پروا است 
و  اصل  در  است...  پروا  هستی‌شان  که  موجوداتی 
اساس هستی‌شان گناه‌کارند. او می‌گوید هر دازاینی 
این  انکار  با  باشد،  آن  کس  خود  هوای  و  حال  در 
"گناه"13 زندگی می‌کند، اما در حالت اصیل هستی 
اعمال  و  می‌دهد  تشخیص  را  خویش  گناه  دازاین 
گاهی کامل از آن انجام می‌دهد« )واتز،  خویش را با آ

.)84 :1398

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                             4 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


29
Advanced Studies of Art Quarterly1404   نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهـــــار

وجدان
که  دارد  ریشه  مساله  این  در  دیگر  »پژوهش‌های 
ندای "وجدان"14 در کشاکش میان دو نحوۀ هستی 
می‌آورد  پیش  را  آن  و  می‌کند  تمرکز  دازاین  متضاد 
"خودِ-کسان"15؛ که دازاین در حال و هوای آن غرق 
واقعیت  دغدغه‌های  گرم  می‌شود،  حال  زمان  در 
طرز  انتخاب‌ها،  وضعیت،  این  در  و  است  روزمره  
یک،  می‌پذیرد؛  تاثیر  کسان  از  کنش‌هایش  و  تفکر 
وجدان  سرچشمۀ  همانا  که  »خانه‌به‌دوش«  خودِ 
خویش  هستی  از  حالت  این  در  دازاین  دو،  است؛ 
حس اضطراب یا دلهره را تجربه می‌کند که از علم به 
پرتاب‌شدگی عریان‌اش در وجود ظاهراً بی‌معنا ناشی 
می‌شود. احساس آرامش‌بخش تعلق داشتن به جمع 
را از دست می‌دهد و در عوض به غریبه‌ای در جهان 

بیگانه بدل می‌شود« )همان: 83(.

معنای انسان در سینما
نیچه، نیهیلیسم را به معنای فرایند بی‌ارزش شدن 
ارزش‌ها می‌دید. اگر ما دازاین هایدگری را به مفهوم 
معنای انسان و بودن انسان بدانیم به‌سهولت می‌توان 
مثال‌های نقض بسیاری از بحران انسان یا پرداختن 
به معنای انسان از منظر فیلم و سینما شاهد آوریم تا 
دریابیم انسان و معنای حیات تا چه میزان مواجه با 
بحران هستند. بر اساس گفته‌های هایدگر، شرایطی 
زندگی  بر  تکنولوژی  سلطۀ  به  منجر  که  می‌شود 
انسان شده، انسانیت در معرض سقوط و بی‌اصالتی 
و انحطاط قرار گرفته‌است. پیشانی انحطاط دازاین 
هایدگری در سینما و آن‌جا که زنگ خطر نیهیلیسم 
قدرت  و  نظام سلطۀ سرمایه  شاید  درآمده،  به صدا 
رسانه است که به‌سرعت و شدت در پی تسخیر معنا 
است و از فن‌آوری‌ها و علوم جدید به‌عنوان ابزار این 
سینمایی  تولیدات  با  و  می‌برد  بهره  به‌خوبی  سلطه 
کمپانی‌های مختلف هم‌چون مارول16 و دی سی17 
یا کامیک بوک‌ها18، پورنوگرافی‌ها، متریال‌گرایی‌ها، 
مصرف‌گرایی، ساده‌انگاری، بی‌تفکری و هیچ‌انگاری 
و هرزه‌نگاری در فیلم‌ها  انسان سطحی‌نگر و بی‌تفکر 

و آماده نابودی را از سالن سینما به اسم سرگرمی به 
بیرون می‌فرستد.

سینما که روزی معنا و مفهوم حقیقت تفکر و هنر والا 
و غایت‌مند بود و نسبت به هنرهای شش‌گانۀ دیگر 
فیلم‌سازان  و  می‌آمد  به‌حساب  جامع‌تر  و  فراگیرتر 
بزرگ و فکوری در پی آشکارسازی حقیقت و روشنایی 
بوده‌اند، امروزه در نظام سلطۀ سرمایه و قدرت سینما 
به ابزاری برای نابودی )بحران( معنا بدل شده‌است. 
با هجوم فیلم‌های مبتذل و سطحی‌نگر در سیطره 
فن‌آوری‌ها و فیلم‌هایی فاقد معنا و مفهوم با سرعت 
زیاد روح و روان مردم جوامع را در تسخیر خود میبرد. 
به همین ترتیب با ظهور تکنولوژی و حکم‌فرمایی آن 
بر سینما و تلویزیون، فیلسوفان سینما به هر طریقی 
نیهیلیسم را در قصه و فیلم‌های خود روایت کرده‌اند؛ 
فدریکو فلینی19 با فیلم »هشت و نیم« و شخصیت 
گراندیسمان«،  »آ با  آنتونیونی20  گویدو،  کارگردان 
اینگمار برگمان22  با فیلم »دزد دوچرخه«،  دسیکا21 
»سکوت«،  مانند  خودش  فیلم‌های  از  انبوهی  با 
»نور زمستانی«، »نجواها«، »مهره هفتم«، تروفو با 
»آینه«  »استاکر«،  با  تارکوفسکی23   »۴۰۰ ضربه«، 
بانگ  تاثیر  تحت  پست‌مدرن  فیلم‌سازان  اینک  و... 
مرگ ارزش‌های انسانی و اخلاقیِ نیچه روایت خود 
را از مرگ معنا بر پرده سینما نقش می‌کنند. بر همین 
را  راه‌کار  بهترین  سینما  متفکران  که  است  اساس 
درآوردن مفاهیم وجودی و معنای عمیق به شکل 
قصه‌های عوامانه و سرگرم‌کننده به روی پرده سینما 
می‌دانند چراکه سینما به همان نحو که در نابودی 
معنا و نیهیلیسم وجود نقش دارد، نقض‌گونه می‌تواند 
انسان  روی  پیش  گاهی  آ همراه  به  تفکر  و  تعمق 

ساده‌انگار و راحت‌طلب معنایی امروز قرار دهد.

آلفونسو کوارون و جاذبه
با  برجسته،  مکزیکی  کارگردان  کوارون،  آلفونسو 
آثارش در سینمای معاصر جهانی شناخته می‌شود. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                             5 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


30
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهــــار   1404 Advanced Studies of Art Quarterly

مفاهیم  ترکیب  در  توانایی‌اش  به‌خاطر  به‌ویژه  او 
سینمایی  نوآورانه  فرم‌های  با  اجتماعی  و  فلسفی 
با  کوارون   ،)2013( جاذبه  فیلم  در  است.  مشهور 
بی‌نظیر  تجربه‌ای  پیش‌رفته،  فن‌آوری  از  استفاده 
از انزوا و بحران انسان معاصر در فضای خلأ را به 
نمایش می‌گذارد. فیلم روایت‌گر داستان دکتر رایان 
در  از یک حادثه  استون، فضانوردی است که پس 
فضا، در شرایطی بحرانی و بی‌پناهی به سر می‌برد. 
موضوعات  به  فلسفی  منظر  از  ویژه  به‌طور  جاذبه 
در  فرزندش  مرگ  )به‌خصوص  مرگ  چون  عمیقی 
زمین(، تنهایی و تلاش برای بقا می‌پردازد. در این 
به‌عنوان  آن  بی‌زمانی  و  فضا  بی‌پایان  فضای  اثر، 
استعاره‌ای از بحران‌های وجودی انسان معاصر، و 
جست‌وجوی مجدد برای معنای زندگی، در فضایی 
خالی و سرد، جلوه می‌کند. با توجه به مفاهیم فلسفی 
مانند دازاین هایدگری و بحران معنا، جاذبه فیلمی 
علمی-تخیلی،  سینمای  زمینۀ  در  نه‌تنها  که  است 
بلکه از منظر انسان‌شناسی و فلسفی نیز مورد توجه 

قرار گرفته‌است.

هستی و زمان هایدگر و فیلم جاذبه 
فیلم‌ها  همیشگی  سطحی  لایه‌های  در  فیلم  این 
که در هر فیلم خوب، بد و عالی وجود دارد در فضا 
از سطح زمین و در ستایش مفهوم والایی  و خارج 
چون جاذبه ست. اما در لایه‌های عمیق آن می‌توان 
انسانی را دید که هم‌چون دازاینی از هستی و سیاهی 
پرتاب‌شده و شخصی به نام رایان استون که در اوج 
ناامیدی و از غم از دست دادن دخترش در زمین به 
به شکل  نابودشده  فضای  در همان  برده  پناه  فضا 
رحم در خلأ ممکن دوباره پرتاب می‌شود و جنین‌وار 
به  اصطلاح  به  و  می‌شود  متولد  و  می‌کند  ظهور 
یا  هستنده  همان  یا  هایدگری   )Being( بینگ 
موجود بدل می‌شود. وقتی امید زندگی و زنده ماندن 
و  انسان  از  خالی  فضای  در  زن  شخصیت  این  در 
تهی از هر گونه ارتباط و امکان است، نوری به داخل 
سفینه‌اش به شکلی روزنه‌وار می‌تابد که این همان 

خویشتن  یعنی  است؛  اونتیک  التفات  وسیلۀ  نور 
نیهیلیسم  تفکر هایدگر در رد  اولیۀ  به‌مثابه موضوع 
برای امتداد و ارزش معنای زندگی یا بی‌زمانی که این 
زن در فضا دچار شده، و کنایه از معنای زمان به‌مثابه 
افقِ هستی است. به‌عبارتی، حاکی از آن است که 
افق زمان فهمیده  بودن، ‌در  و معنای  فهم هستی 
گاهی« داشتن که شخصیت رایان  می‌شود یا »ترس‌آ
استون )با بازی ساندرا بولاک24( دارد، همان حالت 
اضطراب شدید از نیستی است. او در فضای بی‌جبر 
و جاذبه در بی‌مکانی و بی‌زمانی است و این همان 
پیرامونی است. زن  از معنای گم‌گشتگی  ما  تجربۀ 
اصالت  عدم  در  هایدگری  دازاین  با  درآمیختگی  در 
یا همان سقوط به‌سوی زمین قرار می‌گیرد. هایدگر 
در  معنای غرق شدن  به  در جهان  می‌گوید سقوط 
را  آن  که  چیزی  همان  یعنی  است  -یکدیگر-  با 
می‌نامد.  روزانه  یاوه‌گویی  و  هرزه‌نگاری  و  بیاصالتی 
در پایان، وقتی سفینه با شدت به سطح آب برخورد 
می‌کند و این شخصیت زنِ دوباره متولد شده از نظر 
لب  به  کشان‌کشان  را  خود  یافتۀ  رشد  تفکر  روح، 
ساحل می‌رساند. همۀ آن‌چه هایدگر در رد نیهیلیسم 
و ارزش گذاشتن به معنای وجود می‌گوید، راوی با 
روی  ایستادن یک زن  از  بالا  به  پایین  از  تصاویری 
سیاره زمین به ما نشان می‌دهد، در موقع ایستادن 
او به زمین )خاک( و جاذبه می‌گوید؛ »ممنون« که 
این نقطۀ تعالی برای یک انسان است؛ یعنی فهم، 
گاهی و قدردانی از منظومه و فرصت زیستی که به  آ

او داده ‌شده‌است.

در فضا دو دازاین می‌بینیم یک شخصیت کوالسکی 
)با بازی جورج کلونی25( که نماد خیر و دارای عمق 
گاهی است. او را با اشاره و سخنانش در باب  تفکر و آ
هستی و چیستی می‌یابیم و در جایی که در مسیر 
از آخرین لحظات زندگی  باز هم  مرگ رها می‌شود 
خود در ستایش زندگی سخن می‌گوید که میتوان 
باید  رایان   -1 کرد:  اشاره  طلایی‌اش  جملۀ  دو  به 
یاد بگیری رها کنی؛ 2- باید خورشید را در رودخانۀ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                             6 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


31
Advanced Studies of Art Quarterly1404   نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهـــــار

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                             7 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


32
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهــــار   1404 Advanced Studies of Art Quarterly

درست  هایدگر  است!  فوق‌العاده  ببینی،  گنگ26 
می‌گوید، انسان از بدو وجود در مسیر مرگ است و 
گاهی تفکر بسیار  پذیرش آن و معنا دادن به وجود با آ
مغتنم است. و اما دازاین دوم، همان شخصیت استون 
)سنگی( که به نحوی نماد شر )نه به معنی شیطانی و 
شرارت( به معنی منفی‌گرا و نابود شده که با رهایی در 
فضا و در تلاطم هیچ‌بودگی به پیشنهاد کوالسکی در 
ذهن و روحش دو تصمیم پیش ‌رو دارد: یا تن به مرگ 
و نابودی دهد یا تلاش برای زنده ماندن و فهم این‌که 
هستی و زندگی یک فرصت است و می‌توان با نگاه 
خیر، معنای وجود خود را به تعالی و نقطه والا رساند 
همراه با تمام مشکلات وجودی برای یک انسان از 
جمله دردناک‌ترین‌اش )عشق( یعنی از دست دادن 
فرزند و نابودی او در پیش چشم یک هستنده. پس 
می‌کند.  پروا  را  دازاین  گاهی  ترس‌آ پذیرش،  همان 
ما به تفسیر به‌طور بی‌واسطه چیزی به‌مثابه چیزی 
گاه  می‌بینیم و بعد به معنا از ساختار به‌مثابه موجود آ
پروادار بودن هایدگری »به  نزدیک می‌شویم و فهم 
معنی من پروا دارم، پس هستم« )واتز، 1398: 73( 
به حقیقت می‌رسد، آن‌هم  آخر  و در  منتج می‌شود 
با مثال نقضی چون فیلم جاذبه در راستای نابودی 
این  صنعت‌گرایی.  سلطۀ  معیارهای  تمام  با  انسان 
عناصر  تمام  چون  شده  آورده  این‌رو  از  نقض  مثال 
هزینه  از  دارد.  را  سرمایه‌داری  سیستم  در  موجود 
لایه‌های  و  مردم  گیشه،  تبلیغات(،  و  فیلم  )بودجه 
و  فکور  فیلم‌ساز  یک  وقتی دست  اما  سطحی‌نگر، 
و لایه‌های  را رها می‌سازی می‌تواند در عمق  نابغه 
سیستم،  خود  مقابل  در  آن‌هم  بصری‌اش،  فکری 
از  خارج  سوبژکتیو  شرایط  در  مصرف‌گرایی  سرعت 
بدون  بی‌زمان،  بی‌جاذبه،  مکانی  در  زمین  فضای 
صدا و در آرامش کامل مفاهیم خودش را به ذهن 
مخاطب فکور ضمیمه کند و حقیقتی را به بزرگی و 
عظمت چیزی به نام سینما نمایان کند که به نظر 
حقیقت  همین  هنر  کامل  و  دقیق  معنای  نگارنده 
و  جهل  بر  تاریکی،  بر  نوری  تاباندن  یعنی  است،  

انحطاط بشر امروزی.

معنای  بحران  و  هایدگری  دازاین  فلسفه 
انسان

هایدگر در »هستی و زمان« مفهوم دازاین را به‌عنوان 
گاهی از  وجودی که در جهان زندگی می‌کند و با آ
دازاین  می‌کند.  مطرح  می‌گیرد،  شکل  خود  مرگ 
به معنای واقعی، انسان را به موجودی »موقعیتی« 
تبدیل می‌کند که باید بین »وجود اصیل«27 و »وجود 
نااصیل«28 انتخاب کند. در فیلم جاذبه، شخصیت 
که  است  انسانی  نماد  فیلم،  طول  در  استون  دکتر 
از شرایط نااصیل )درد و اندوه ناشی از دست دادن 
این  می‌کند.  حرکت  اصیل  وجود  به‌سوی  فرزند( 
را »طرح‌افکنی  آن  هایدگر  که  است  تغییر، سفری 
 .)Heidegger, 1927: 50( آینده‌نگرانه« می‌نامد
بحران معنای انسان در این اثر، به‌ویژه در محیطی 
که عاری از هر گونه ارتباط انسانی است، به‌صورت 
جدایی  نشان‌دهندۀ  و  درآمده  نمایش  به  نمادین 

انسان معاصر از هستی و معنای واقعی است.

تقابل مرگ و زندگی به‌عنوان محور دازاین
گاهی از مرگ، که هایدگر آن را یکی از بنیادی‌ترین  »آ
و  دقیق  به‌صورت  فیلم  در  می‌داند،  دازاین  شرایط 
استون  دکتر  بازنمایی شده‌است. شخصیت  موثری 
در مواجهۀ مستقیم با مرگ، به تجربه‌ای اصیل از 
وجود دست می‌یابد. این تقابل در لحظاتی که او در 
حال رها شدن در خلأ فضا است یا زمانی که به‌دلیل 
از دست دادن ابزارهای تکنولوژیک از نجات ناامید 
پایان،  نه  را  می‌شود، تشدید می‌شود. هایدگر مرگ 
را  او  که  می‌داند  انسان  هستی  نهایی  امکان  بلکه 
 Inwood, 2000:( می‌دهد«  سوق  معنا  به‌سوی 
123(. این نکته در فیلم در صحنه‌ای که شخصیت 
اصلی میان پذیرش مرگ و ادامۀ مبارزه برای بقا دو 

دل است، به‌خوبی تجسم ‌یافته‌است.

خلأ فضا به‌عنوان استعاره‌ای از بی‌معنایی
هایدگر معتقد است که در عصر تکنولوژی، انسان‌ها 
او  که  چیزی  تبدیل ‌شده‌اند،  »منابع«  و  »ابزار«  به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                             8 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


33
Advanced Studies of Art Quarterly1404   نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهـــــار

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                             9 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


34
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهــــار   1404 Advanced Studies of Art Quarterly

آن را »گشتل«29 می‌نامد. خلأ فضا در فیلم جاذبه، 
که  بی‌معنایی  و  بیگانگی  این  از  است  استعاره‌ای 
شخصیت  می‌کند.  تحمیل  انسان  به  تکنولوژی 
دکتر استون، که ابتدا به تکنولوژی وابسته است، در 
نهایت درمی‌یابد که رهایی از این وابستگی و بازگشت 
به خود، تنها راه نجات اوست. این تجربه در راستای 
را »آشکارسازی  آن  همان چیزی است که هایدگر 
 Heidegger,( می‌نامد  هنر«  طریق  از  حقیقت 

.)1977: 95

احیای  از  استعاره‌ای  زمین:  به  بازگشت 
معنای وجود

»پایان فیلم جاذبه، که با بازگشت شخصیت اصلی 
به زمین همراه است، نمادی از بازگشت به هستی 
است  دوباره  تولد  نوعی  بازگشت،  این  است.  اصیل 
و  تجربۀ مرگ  از  پس  اصلی،  آن شخصیت  در  که 
از زندگی دست  به معنای جدیدی  از آن،  بازماندن 
می‌یابد. از منظر هایدگری، این بازگشت به زمین را 
می‌توان به‌مثابه بازگشت به »افق هستی«30 دانست، 
با  و  بازیابد  را  خود  اصالت  می‌تواند  انسان  جایی‌که 
 Dreyfus, 1991:( شود«  یکی  معنا  و  طبیعت 
تحقیقات  الهام‌بخش  می‌تواند  موضوع  این   .)74
تطبیقی بیشتر دربارۀ تاثیرات فلسفۀ هایدگر در هنر 

معاصر باشد.

دازاین در مواجهه با تکنولوژی
تکنولوژی  بر  نقدی  ضمنی  به‌طور  جاذبه  »فیلم 
ابزارهای  به  مدرن است. شخصیت‌های فیلم، که 
نتیجه  این  به  نهایت  در  وابسته‌اند،  تکنولوژیک 
می‌رسند که این ابزارها نمی‌توانند آن‌ها را از بحران 
از دیدگاه هایدگر، تکنولوژی  وجودی نجات دهند. 
به‌جای این‌که ابزاری برای پیشرفت باشد، انسان را 
به یک شیء تقلیل داده و از وجود اصیل او فاصله 
این  در   .)Heidegger, 1977: 113( می‌دهد« 
راستا، فیلم نشان می‌دهد که تنها راه برای بازیابی 
معنا، رهایی از این وابستگی و بازگشت به بنیادهای 

انسانی است.

نقش تماشاگر به‌عنوان دازاین تفسیری
وجودی  تجربه  اینکه  بر  علاوه  جاذبه،  »فیلم 
شخصیت اصلی را به نمایش می‌گذارد، تماشاگر را 
نیز در این تجربه شریک می‌کند. جلوه‌های بصری 
بیگانگی  و  انزوا  حس  فیلم،  خاص  صداهای  و 
از  بخشی  به  را  او  و  کرده  منتقل  تماشاگر  به  را 
بحران معنایی شخصیت اصلی تبدیل می‌کند. این 
هایدگر  تفسیری«  "دازاین  مفهوم  یادآور  مشارکت، 
است، جایی‌که تماشاگر به‌عنوان یک مفسر، معنا را 
 Gadamer,( »از درون اثر هنری استخراج می‌کند

.)1989: 59

شباهت با آثار دیگر سینمایی
»فیلم‌های دیگری هم‌چون »فرزند بشر« از کوارون 
جمله  از  فلسفی  مفاهیم  با  مستقیم  به‌طور  نیز 
دارند.  سروکار  انسان  نابودی  و  مرگ  معنا،  بحران 
از  گرفته  الهام  آن‌ها  از  بسیاری  که  فیلم‌ها،  این 
تفکرات فلسفی هایدگر هستند، نشان‌دهندۀ توانایی 
فلسفی‌اند.  پیچیدۀ  موضوعات  بازنمایی  در  سینما 
همان‌طور که بریتز« )Brittz, 2017: 34( اشاره 
آنتونیونی  و  برگمان  اینگمار  کوارون،  می‌کند، 
نمونه‌هایی از فیلم‌سازانی هستند که به‌طور مستقیم 
یا غیرمستقیم از هایدگر تاثیر گرفته‌اند. این تاثیرات 
و  شخصیت‌پردازی  بصری،  عناصر  در  می‌توان  را 

داستان‌گویی مشاهده کرد.

نتیجه‌گیری
با توجه به تحلیل‌های پیشین، می‌توان اذعان کرد که 
آلفونسو کوارون، کارگردان برجستۀ مکزیکی، در آثار 
خود به‌ویژه فیلم جاذبه، به‌طور آشکاری از مفاهیم 
و اصول فلسفه هایدگری بهره برده‌است. همان‌طور 
که در مقالۀ کارلی بریتز با عنوان »عرفان، فن‌آوری 
و روح در آلفونسو کوارون: جاذبه زمین« به آن اشاره‌ 
شده، کوارون به‌ویژه با دغدغه‌های انسان‌شناسانه و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                            10 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


35
Advanced Studies of Art Quarterly1404   نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهـــــار

فلسفی در آثارش درگیر است. این درگیری فلسفی در 
فیلم جاذبه کاملًا مشهود است و مفاهیم هایدگری 
هم‌چون بحران معنا، دازاین )وجود انسان( و مرگ، 
به‌طور ضمنی و قابل‌ مشاهده در ساختار داستان و 

شخصیت‌پردازی فیلم، به نمایش درمی‌آید.

که  کرد  مشاهده  می‌توان  به‌وضوح  فیلم،  این  در 
شخصیت‌ها با بحران‌هایی چون انزوا، بی‌پناهی در 
برابر فضا و ناامیدی از بازگشت به زندگی دست‌وپنجه 
مفاهیمی  همان  دقیقاً  بحران‌ها  این  می‌کنند.  نرم 
هستند که هایدگر در »هستی و زمان« مطرح کرده 
در  انسان  وجودی  بحران‌های  به‌عنوان  را  آن‌ها  و 
دنیای مدرن توصیف می‌کند. در دنیای تکنولوژیک 
و معاصر، انسان با جدایی از جوهر وجودی خود و 
مواجهه با بحران معنا، به‌نوعی انزوا و بی‌معنایی دچار 
سینمای  بستر  در  را  مفاهیم  این  کوارون  می‌شود. 
از  با استفاده  و  به‌خوبی بسط داده  پست‌مدرن خود 
فضای بی‌انتهای فضا، مرزهای انسان و طبیعت، و 
از  متاثر  تجربه سینمایی  تهی، یک  و  فضای خالی 

فلسفه هایدگر را خلق کرده‌است.

کوارون، در تلاش است تا از طریق سینما، مفاهیم 
پیچیده و عمیق فلسفی را در معرض دید تماشاگران 
قرار دهد. فلسفه‌های هایدگر و نیچه با تاکید بر مفهوم 
انسان و معنای وجود، نقش برجسته‌ای در  بحران 
ساختار و پیام‌های این فیلم‌ها ایفا می‌کنند. این امر 
فلسفی  با دغدغه‌های  کوارون  آشنایی  نشان‌دهندۀ 
است و به‌نوعی تاکید دارد که سینما نه‌تنها می‌تواند 
یک رسانه هنری باشد، بلکه به‌عنوان ابزاری برای 
بازتاب افکار و نظریات عمیق فلسفی و اجتماعی نیز 

عمل می‌کند.

این رویکرد فلسفی در سینما نه‌تنها در آثار کوارون، 
نیز  دیگر  پست‌مدرن  فیلم‌های  از  بسیاری  در  بلکه 
مشهود است. بسیاری از کارگردانان از جمله اینگمار 
آثار  از  برخی  آنتونیونی، و حتی  برگمان، میکل‌آنژلو 

تاثیر  هایدگر  پدیدارشناسی  از  به‌ویژه  تروفو،  فرانسوا 
پذیرفته‌اند و در آثارشان دغدغه‌های انسانی و فلسفی 
یا  مستقیم  به‌طور  را  معنا  و  مرگ،  وجود،  زمینۀ  در 
غیرمستقیم مطرح کرده‌اند. این کارگردانان همگی 
با استفاده از سینما به بررسی مسایلی پرداخته‌اند که 
فیلسوفان بزرگی چون هایدگر و نیچه در مورد انسان 

و بحران معنای او مطرح کرده‌اند.

بسیاری از فیلم‌سازان در آثار خود به‌ویژه در سینمای 
از  با استفاده  تا  هنری و پست‌مدرن، سعی کرده‌اند 
سینما، معنای انسان و بحران وجودی او را تحلیل و 
واکاوی کنند. این فیلم‌ها، مانند آثار کوارون، نه‌تنها 
به دنبال بیان یک داستان سرگرم‌کننده هستند، بلکه 
به‌عنوان یک رسانه فلسفی و اجتماعی، به مخاطب 
سوالات  عمیق‌ترین  به  که  می‌دهند  را  امکان  این 
انسانی در مورد وجود، معنا، و مرگ بپردازند. در این 
میان، سینما به یک‌زبان جهانی تبدیل‌ شده‌است که 
در آن، مفاهیم فلسفی و انسان‌شناسی به‌راحتی به 

مخاطب منتقل می‌شود.

آلفونسو  فیلم‌های  که  گفت  می‌توان  نهایت،  در 
سینما  از  برجسته  نمونه‌ای  جاذبه،  به‌ویژه  کوارون، 
و  هایدگری  فلسفه‌های  از  استفاده  با  که  هستند 
را  وجودی  و  انسان‌شناسی  دغدغه‌های  نیچه‌ای، 
می‌گذارند.  نمایش  به  تامل‌برانگیز  و  عمیق  به‌طور 
پرداختن  در  توانایی سینما  نشان‌دهندۀ  فیلم‌ها  این 
به‌طور  و  هستند  اجتماعی  و  فلسفی  مسایل  به 
که  می‌دهند  را  امکان  این  تماشاگر  به  هم‌زمان 
درگیر بحران‌های معنایی و وجودی انسان در دنیای 
به‌عنوان  می‌توان  را  سینما  این‌رو،  از  شوند.  معاصر 
بحران‌های  تحلیل  در  تاثیرگذار  و  فلسفی  ابزاری 
انسانی و معنایی دوران معاصر دانست. بدین‌ترتیب، 
دازاین در فیلم جاذبه نه صرفاً یک شخصیت، بلکه 
تجسمی از انسانِ پرتاب‌شده در جهانی بی‌معناست؛ 
انسانی که در مرز مرگ و امکان، در پی بازگشت به 

اصالت وجود خویش تلاش می‌کند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                            11 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


36
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهــــار   1404 Advanced Studies of Art Quarterly

پی‌نوشت‌ها
1-Martin Heidegger
2-Dasein
3-Being-in-the-world
4-Thrownness
5-Abandonment
6- Alfonso Cuarón
7- Gravity
8-Symbolic real
9- Being
10-Inauthenticity
11-Fallenness
12-Rilke
13-Guilt
14-Conscience
15-They-self
16-Marvel Comics
17-DC Comics
18-ComicBook
19-Federico Fellini
20-Antonioni
21-De Sica
22-Ingmar Bergman
23-Tarkovsky
24- Sandra Bullock
25- George Clooney
26-Ganges
27-authentic being
28-inauthentic being
29-Gestell
30-The Horizon of Being

فهرست منابع
الف/ فارسی

واتز، مایکل )1398(، مقدمه‌ای بر فلسفه هایدگر، ترجمۀ مهرداد 
پارسا، تهران: شونده.

هایدگر، مارتین )1389(، هستی و زمان، ترجمۀ عبدالکریم رشیدیان، 
تهران: نی.

مازیار.  امیر  ترجمۀ  هایدگر،  هنر  فلسفه   ،)1395( جولیان  یانگ، 
تهران: گام نو.

ب/ غیرفارسی
Benjamin, Walter (2008), “The Work of Art in the 
Age of Mechanical Reproduction”, In Aesthetics: 
A Comprehensive Anthology, edited by Steven 
M. Cahn and Aaron Meskin, 327–343, Oxford: 
Blackwell.
Britt, Karli (2017), Gnosticism, Technology and the 
Soul in Cuarón’s Gravity, University of Pretoria, 
South Africa, Volume 21, Issue 39.
Dreyfus, H.  (1991), Being-in-the-World: A Com-
mentary on Heidegger’s Being and Time, Division 
I. Cambridge: MIT Press.
Freud, Sigmund (1963), “The Unconscious”, In Gen-
eral Psychological Theory: Papers of Metapsycholo-

gy, edited by Philip Rieff, 116–150, New York: Collier 
Books.
Gadamer, H.-G (1989), Truth and Method, New 
York: Crossroad Publishing.
Heidegger, Martin (1927), Being and Time, Trans-
lated by John Macquarrie and Edward Robinson, New 
York: Harper & Row.
______________ (1977), The Question Concern-
ing Technology and Other Essays, Translated by 
William Lovitt, New York: Harper & Row.
Inwood, M (2000), A Heidegger Dictionary, Oxford: 
Blackwell Publishing.
Lacan, Jacques (1977), Écrits: A Selection, Translat-
ed by Alan Sheridan, New York: W. W. Norton.
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von (1976), 
System of Transcendental Idealism, Translated by 
Albert Hofstadter, In Philosophies of Art and Beauty: 
Selected, 552.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                            12 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


37
Advanced Studies of Art Quarterly1404   نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهـــــار

جاذبه یا گرانش )Gravity( یک فیلم سه‌بعدی علمی–تخیلی  و درام  
آمریکایی محصول سال ۲۰۱۳ به کارگردانی آلفونسو کوارون است که 
به  اوت ۲۰۱۳  ماه  در  ونیز  فیلم  در هفتادمین جشنواره  بار  اولین  برای 
بازیگر اصلی این فیلم  نمایش درآمد.  ساندرا بولاک و جرج کلونی دو 

هستند. این فیلم در مراسم اسکار سال ۲۰۱۴ برنده هفت جایزه شد.

خلاصهٔ داستان: یک مهندس پزشکی ناسا به نام رایان استون )با بازی 
ساندرا بولاک( در نخستین سفر خود به بیرون از کرهٔ زمین، به همراه 
فضانورد باتجربه مت کوالسکی )با بازی جرج کلونی(، دو نفر از اعضای 
یک تیم ۵ نفره از فضانوردان آمریکایی هستند که مأموریت آن‌ها تعمیر 
پیغام  فضایی،  راهپیمایی‌های  از  یکی  حین  در  است.  هابل  تلسکوپ 
اضطراری مبنی بر انهدام یکی از ماهواره‌های جاسوسی روسیه و پراکنده 
شدن تکه‌های بدنهٔ آن در فضا و برخورد آن‌ها با سایر ماهواره‌های موجود 
در جو زمین به آن‌ها مخابره می‌شود. پیغام دستوری مبنی بر دور شدن 
فضاپیما در اسرع وقت از آن محل است ولی به دلیل سرعت بسیار زیاد 
و  نمی‌ماند  باقی  صحنه  از  فرار  برای  زیادی  زمان  انفجار،  ترکش‌های 
هجوم ترکش‌ها منجر به انهدام فضاپیمای آمریکایی و کشته شدن سه 
فضانورد دیگر می‌شود. از این تیم تنها رایان استون و مت کوالسکی که 
زنده مانده‌اند، سعی می‌کنند به هر نحو ممکن جان خود را نجات دهند؛ 
این در حالی است که ذخیرهٔ اکسیژن لباس فضایی استون در حال تمام 

شدن است و ... 

نویسنده،  کارگردان،   )۱۹۶۱ نوامبر   ۲۸ متولد  کوارون  آلفونسو 
فیلمبردار، تهیه‌کننده و تدوین‌گر سینما است. وی را عمدتاً برای فیلم‌هایی 
چون یک پرنسس کوچک )۱۹۹۵(، و همچنین مادرت )۲۰۰۱(، هری 
پاتر و زندانی آزکابان )۲۰۰۴(، فرزندان انسان )۲۰۰۶(؛ جاذبه )۲۰۱۳( و 

رما )۲۰۱۸( می‌شناسند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

                            13 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html


38
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره جدید/ شماره 8 ]شمارۀ پیوسته: 14[،  بهــــار   1404 Advanced Studies of Art Quarterly

Heidegger’s Dasein in the Meaning of Man in Cinema (Case 
Study of the Film Gravity)

Behzad Asadi 
PhD student in Philosophy of Art, Faculty of Humanities, Islamic Azad University, North 
Tehran Branch.
Mohammad Shokri 
Assistant Professor and Faculty of Philosophy, Faculty of Humanities, Islamic Azad 
University, North Tehran Branch (Corresponding author). 
Minoo Khany
Assistant Professor and Faculty of Art Research, Faculty of Humanities, Islamic Azad 
University, North Tehran Branch.

]Received: 08 Avril 2025, Accepted: 01 May 2025[

Abstract
The main issue of this research is the examination of the representation of the crisis of 
meaning and nihilism in contemporary cinema, with a focus on the philosophical con-
cepts of Martin Heidegger, especially “Thrownness” and “Being-in-the-world”. The aim 
of the study is to analyze how Alfonso Cuarón utilizes Heidegger’s existential theories in 
the film Gravity to portray this existential crisis. The primary research question is: How 
does Gravity, by using advanced cinematic tools, represent the crisis of meaning and 
the nihilism dominating the modern world in an artistic and philosophical form? The hy-
pothesis of the research is that Gravity, through the representation of the “Thrownness” 
of human beings into a weightless and lifeless space, artistically emphasizes the con-
cepts of nihilism and existential instability. The research method is descriptive-analytical, 
based on the collection of data through documentary sources and the content analysis 
of the film. The findings show that Cuarón, by utilizing modern cinematic technologies 
and innovative structure, has been able to re-create Heidegger’s philosophical themes, 
such as the crisis of meaning, the degradation of values, and contemplation about the 
truth of existence, within modern cinema. The analysis of the film demonstrates that, 
despite the challenges of the contemporary era, cinema can still serve as a medium for 
expressing profound philosophical concepts and inviting existential reflection.

Keywords
Heidegger, Nihilism, Cinema, Gravity, Meaning of Human.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

12
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            14 / 14

http://art-studies.ir/article-1-162-fa.html
http://www.tcpdf.org

