
59
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

چکیده
با حکومت فاطمیان در مصر، هنری پدیدار شد که به هنر فاطمی موسوم است و از جمله خصوصیات آن 
ساختِ مساجد کوچک، توجه به ساخت آرامگاه و ابداع یا استفادۀ نوآورانه از مقرنس است که می‌توان به 
مسجد الأقمر قاهره اشاره کرد. در هنر آل‌بویه، استفاده از مساجدِ از پیش موجود و نوآوری در بازسازی آن‌ها 
اتفاقی بود که در مساجد جامع نایین و اصفهان مشاهده می‌شود. مسجد جورجیر اصفهان نیز، نمونه‌ای از 
مساجد کوچک است. یکی از مشخصه‌های این دو مسجد سردر مزین آن‌هاست. هدف از انجام این پژوهش، 
مقایسۀ تزیینات سردرِ این دو مسجد بود. این پژوهش از منظر هدف، کاربردی و از منظر شیوۀ انجام، توصیفی- 
تحلیلی با رویکرد تطبیقی انجام شد. اطلاعات نیز به شیوۀ کتابخانه‌ای به‌دست آمد. بررسی‌ها نشان می‌دهد 
کوچک بودن هر دو، حضور آرایه‌های تزیینی بی‌شمار در ورودی هر دو مسجد و داشتن بنیان‌گذارانی غیر از 
حاکم وقت از ویژگی‌های مشترک این دو بنا محسوب می‌شود. در مسجد الأقمر از سنگ و در مسجد جورجیر 
از آجر استفاده شده‌ است. مضامین کتیبه‌ها و آرایه‌های تزیینی در سردر مسجد الأقمر به مفاهیم مورد توجه 
شیعیان اشاره دارد، در حالی‌که در کتیبه‌های سردر جورجیر نامی از حضرت علی )ع( برده نشده و آرایه‌های آن 

به تزیینات ساسانی شباهت دارد.

واژه‌های کلیدی
هنر فاطمیان، هنر آل‌بویه، مسجد جورجیر اصفهان، مسجد الأقمر قاهره، سردر مزین.

مطالعه تطبیقی سر در مسجد 
جورجیر اصفهان  و مسجد الأقمر قاهره*

نازنین عنایتی**

**کارشناسی ارشد رشته تاریخ هنر جهان اسلام،  دانشکده هنرهای تجسمی پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران، ، تهران، ایران.

]تاریخ دریافت مقاله: 98/07/23، تاریخ پذیرش نهایی: 98/10/08[

*مقالۀ حاضر،  مستخرج از پایان نامۀ کارشناسی ارشد نگارنده در رشتۀ تاریخ هنر جهان اسلام با عنوان »مطالعه تطبیقی فضای فرهنگی و هنری دو حکومت 
شیعه آل‌بویه در ایران و فاطمیان در مصر« است که در گروه مطالعات عالی هنر دانشکده هنرهای تجسمی پردیس هنرهای زیبای دانشگاه تهران 

انجام شده است.
  E-mail : nazanin.enayati@gmail.com  ،09128018390 :نویسنده مسئول، تلفن**

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             1 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


60
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

مقدمه
سدۀ چهارم و پنجم هجری قمری در تاریخ اسلام، دورانی پر فراز 
و نشیب است. پیش از این تاریخ و از میانه‌های سدۀ سوم هجری 
علیه  اسلام  جهان  در سراسر  استقلال‌طلبانه‌ای  قیام‌های  قمری، 
حکومت عباسیان به‌راه افتاد که نتیجۀ آن تشکیل حکومت‌های 
نیمه‌مستقل در شرق و غرب جهان اسلام بود. حکومت‌هایی چون 
ایران، حمدانیان در  صفاریان، سامانیان و زیاریان و آل‌بویه در 
موصل و دیاربکر، اخشیدیان در مصر، فاطمیان ابتدا در مغرب 
و بعد در مصر و امویان در اندلس سربرافراشتند. با این اوصاف 
حکومتی نیمه‌جان از خلافت عباسی باقی‌مانده بود و بسیاری 
اندلس و فاطمیان(، سیادت  امویان  )به جز  این حکومت‌ها  از 
عباسیان را قبول داشتند و خطبه به نام آنان می‌خواندند. در این 
میان، آل‌بویه با این که خلافت عباسی را پذیرفته بود و امارت 
را از آنان گرفته بود اما در عمل بویهیان بودند که بر عراق و 
قسمت‌های عمدۀ ایران فرمان می‌راندند. مساجدی با سردر مزین، 
اتفاقی است که در دوران میانی حکمرانی این دو فرمانروایی افتاد. 
به‌طور مشخص مسجد جورجیر در اصفهانِ آل‌بویه و مسجد الأقمر 
در قاهره در دورۀ فاطمی، نمونه‌هایی از این دست و جزء اولین 

مساجد با سردر آراسته هستند.

روش تحقیق
انجام،  منظر شیوۀ  از  و  کاربردی  منظر هدف،  از  پژوهش  این 
توصیفی-تحلیلی بود. اطلاعات نیز به شیوۀ کتابخانه‌ای به‌دست آمد. 

پیشینه تحقیق
بررسی‌ها نشان می‌دهد علی‌رغم وجود مطالعات در زمینۀ مساجد 
اسلامی از جمله مساجد موضوع پژوهش حاضر، این مساجد از 
قرار  مطالعه  مورد  تطبیقی  رویکرد  با  و  سردر  تزیینات  منظر 

نگرفته‌اند.
 

1.سابقۀ تاریخی دو حکومت      
فاطمیان

تا 567  سالهای 297  فاصلۀ  در  که  بودند  حکمرانانی  فاطمیان 
هجری قمری بر مناطق وسیعی از سرزمینهای غرب جهان اسلام 
فرمان میراندند. فاطمیان، شیعیان اسماعیلی1  بودند و در رقابت 
با خلافت عباسی، خود را خلفای بر حق می‌دانستند. حکومت 
فاطمیان در آغاز در مغرب تأسیس شد. آنان پس از مدتی بر سراسر 
شمال افریقا و کشور مصر و شام و یمن غلبه یافتند و نفوذ خود را 
تا حجاز گستراندند و بر بخش‌هایی از دریای مدیترانه حاکم شده 

و سیسیل را تصرف کردند.

آل‌بویه
فاصلۀ  در  که  بودند  شیعه‌مذهب  و  ایرانی  سلسله‌ای  آل‌بویه 

سال‌های 322-448 هجری قمری بر بخش بزرگی از ایران و عراق 
و جزیره‌العرب تا مرزهای شمالی شام فرمان می‌راندند. این سلسله 
توسط سه برادر به نام‌های عمادالدوله2، رکن‌الدوله3  و معزالدوله4 
تأسیس شد و به سه شاخۀ بزرگ فرمانروایی در فارس، عراق و 
سالۀ  دوران حکمرانی 113  تقسیم شد.  ری(  و  )اصفهان  جبال 
آل‌بویه با خلافت پنج  تن از خلفای عباسی هم‌زمان بود که در واقع 
جنبۀ تشریفاتی داشته و حقوق و مقرری خود را از امیران بویهی 
دریافت می‌کردند. پیوندهای برادری عامل استحکام سه حکومت 
اولیۀ آل‌بویه بود اما در نسل‌های دوم و سوم این رشته‌های پیوند 
خانوادگی رو به گسست نهاد  و »قدرت« عامل کشمکش بین 
آن‌ها شد. این فرمانروایی سرانجام به دست سلجوقیان منقرض شد.

 
2.مسجد الأقمر

تأسیس مسجد
پس از بحران5  اواسط سدۀ پنجم هجری قمری در کارکرد و نقشۀ 
بناهای مذهبی تحول چشم‌گیری رخ داد. تعداد مساجد جامع 
محدود بود و به جای ساخت مسجد جامع جدید، مساجد کوچک به 
صورت نمازخانه‌‌ای معمولاً خصوصی برپا می‌شد. این نمازخانه‌های 
کوچک اهمیت فراگیر مساجد اولیۀ فاطمی را نداشت، اما بعدتر 
که توسط دولت خطیبی برای آن تعیین می‌شد حالت مسجد جامع 
پیدا می‌کرد )اتینگهاوزن و گرابار، 1391: 241(. علاوه بر کاهش 
روزافزون فرصت‌های هنرپروری، کوچک‌تر شدن قلمرو فاطمیان 
در این دورۀ پرآشوب نیز موجب محدود شدن منابع موجود و قابل 
استفادۀ خلفا گردید و طبقات نوخاستۀ حامیانِ هنر، کوشش‌های 
خود را بر انواع جدید طرح‌های ساختمانی و شکل‌های گوناگون 

هنرهای تزیینی متمرکز ساختند )بلوم، 1393: 188(.

مسجد کوچک الأقمَر به دستور مأمون بَطائحی6، وزیر شیعۀ امامی 
الآمر باحکام‌الله7، در سال 519 هجری قمری در قاهره ساخته شد. 
ساخت این مسجد در سال 1122 میلادی آغاز و در سال 1125 
میلادی به پایان رسید. مسجد الأقمر، مانند مساجد الازهر8 و الانور 
)مسجد الحاکم9(، نه با نام سازندۀ بنا، بلکه با عنوانی شناخته شده 
که به معنای »روشن شده به نور ماه« است. این مسجد بر قطعه 
زمینی کوچک به ابعاد تقریبی 24 در 38 متر در شمال قصر بزرگ 
شرقی10 و رو به خیابان شمالی‌‌ـجنوبی اصلی قاهره ساخته شد 

)برنس-ابوسیف، 1391: 114؛ بلوم، 1393: 221( )تصویر 1(.

نقشۀ بنا و داخل مسجد
به دلایل مختلف این مسجد در معماری قاهره اهمیت فراوانی 
دارد. یکی از این دلایل را  نقشه معماری آن می‌دانند. نمای مسجد 
هم‌راستای خیابان است، اما بنای داخل آن درست در جهت قبله 
است، که باعث به‌وجود آمدن پیچشی در نقشۀ بنا شده ‌است. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             2 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


61
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

تزیینات  الهام‌بخش  که  است  آن  تزیین مفرط نمای  دیگر  دلیل 

 Behrens-Abouseif,( بناهای زیادی در دوره‌های بعد بوده ‌است

29 :1992(. این جهت‌نمایی دوگانه، سنتی بود که از مسجد الأقمر 

به دوران پس از آن به ارث رسیده‌ بود و بخش بزرگی از معماری 

اسلامی قاهره را طی سه سدۀ بعدی مشخص ساخت، زیرا معماران 

مجبور بودند به نیازهای یک محیط متراکم و سرشار از جمعیت 

توجه کنند و با آن کنار بیایند. این ترفند، یکی از برجسته‌ترین 

میراث‌های معماری دورۀ فاطمیان در مصر است )بلوم، 1393: 

271( )تصویر 2(.
 

ورودی مسجد به حیاطی کوچک در میان طاقگان‌هایی متشکل از 
سه طاق در هر ضلع آن می‌رسد. در داخل مسجد چیز زیادی از 
شکل اولیه باقی نمانده ‌است. در ضلع قبلۀ حیاط، طاقگان‌ها یک 
شبستان کوچک به عمق سه دهانه تشکیل می‌دهند؛ در جاهای 
دیگر، شبستان‌ها فقط یک دهانه را به خود اختصاص می‌دهند. 
از تزیینات اولیۀ داخل مسجد نیز اثر چندانی باقی‌ نمانده ‌است، 
آن‌چه که به چشم می‌آید تزییناتی است مانند نوار گچ‌بری‌شدۀ 
جلوی برخی از طاق‌ها )برنس-ابوسیف، 1391: 116؛ بلوم، 1393: 

221( )تصاویر 3 و 4(.

نمای مسجد و تزیینات آن
تزییناتی  طرح  و  سنگی  روکشی  با  آجری  نمای  الأقمر،  مسجد 
باید وسط نمای ساختمان  پیچیده‌ای دارد. مدخل قاعدتاً  بسیار 
قرار می‌گرفت، ولی بعدتر جلوی سمت راست بنا را ساختمانی 
پوشاند. فرض بر این است که تزیین سمت راست مثل سمت 
چپ بوده ‌است11. ورودیِ برآمده، دارای ابعادی با پهنای تقریبی 
7 متر و بیرون‌نشستگی تقریبی 70 سانتی‌متر از خط نما است. 
در وسطِ ترکیب سه‌بخشی بنا، مدخل بیرون نشسته و مزین به 
طاق‌نمایی بزرگ با قوس جناغی12  و قاشق‌تراش‌هایی13  منشعب 
از یک ترنج مرکزی، که به پرتوهای آفتاب یا نقش صدف می‌ماند، 
قرار دارد )برنس-ابوسیف، 1391: 114(. ترنج مرکزی شامل سه 
دایرۀ متحدالمرکز است. در دایرۀ مرکزی به خط کوفی نام حضرت 
محمد )ص( و حضرت علی )ع(  آمده و بر روی دایرۀ میانی آیۀ 
تطهیر14  نوشته شده ‌است )فرج‌الحسینی، 1393: 264( )تصویر 5(. 
کارولین ویلیامز15 به تأویل شیعه از آیۀ تطهیر اشاره می‌کند، که 
شیعیان منظور از »اهل البیت« را بنابر حدیثی مشهور به »حدیث 
.)Williams, 1983: 44( و فرزندان او می‌دانند )کساء16«، علی )ع

در هر دو طرف طاق‌نمای اصلی، طاق‌نماهای کوچک‌تری با همان 

.)URL 1 ( تصویر 1: مسجد الأقمر، دید کلی، سردر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             3 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


62
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

آن‌ها  بالای  که  می‌شود  دیده  قاشق‌تراشی  در‌گاه‌های  سایبان 
سمت  گرفته ‌است.  قرار  مقرنس‌کاری  به  مزین  تورفتگی‌های 
چپ مدخل، طاق‌نمای کم‌عمقی دارد که همان نقش دایره‌ای 
نام  دایره  این  داخل  در  شده ‌است.  تکرار  آن  در  صدف‌مانند 
حضرت علی )ع( در مرکز و نام حضرت محمد )ص(  به‌صورت 
هیلنبراند معتقد  )تصویر 6(.  را دربر گرفته ‌است  آن  دایره‌وار 
است که شاید این به حدیث مشهوری17 از پیامبر اشاره دارد که در 
آن، ایشان خود را شهر علم و علی )ع( را دروازۀ آن شهر می‌خوانند 
)Hillenbrand, 2005: 57(. بالای آن یک لوح مستدیر با نقش 
ترنج الگوبردای شده از نقش ترنج باقی‌مانده بر دیوار شمال شرقی 
قرار دارد، و در دو طرف آن دو لوزی دیده می‌شود. یکی از لوزی‌ها 
را با کنده‌کاری‌های هندسی پر کرده‌اند و دیگری را با نقش‌مایۀ گل 
و گلدان. در دو طرف ترنج، دو قاب کنده‌کاری شدۀ جلب توجه 
می‌کند. این دو لوح تزیینی مستطیل‌شکل، یکی شامل تصویری از 
تونشستگی قوس‌دار با یک چراغ آویخته در آن، و دیگری یک درِ 

بسته است )برنس-ابوسیف، 1391: 114( )تصاویر 7 و 8(.

نوار  به چشم می‌خورد.  کتیبه  نوار  در طول نمای ساختمان دو 
بالایی، کتیبۀ تأسیس بناست با محتوای تاریخی به ساخت بنا اشاره 
دارد. کتیبۀ دوم عبارت است از کتیبه‌ای نواری با خط کوفی که 

عرض آن از کتیبه قبلی کمتر است و در میانۀ بنا قرار دارد. در این 
کتیبه عبارت »هذا الجامع المبارک« به‌کار رفته است که بیان‌کنندۀ 
این واقعیت است که این بنا از ابتدا به عنوان مسجد ساخته شده‌ 

است )فرج‌الحسینی، 1393: 265-266(.  

ریشۀ بسیاری از نقش‌مایه‌های مجزا و اسلوب‌های کنده‌کاری در 
سنگ را می‌توان در تزیینات درگاهی و برج‌های مسجد الحاکم 
یافت، ولی استفادۀ جالب ‌توجه از مقرنس در نمای این ساختمان 
تازگی دارد. دوریس برنس‌‌ـابوسیف معتقد است که این نخستین 
مقرنس‌کاری ‌است که روی تزیین نمای ساختمان به‌کار رفته ‌است. 
بلوم احتمال می‌دهد که این اسلوب از شام وارد شده ‌باشد. او 
قاهره  در  مقرنس  از  باقی‌مانده  نمونه‌های  نخستین  می‌گوید 
مشهد  در  که  می‌شود  مربوط  بدرالجمالی18   وزارت  دوران  به 
الجیوشی19  به‌کار رفته‌ است، اما به‌کارگیری آن در آن‌جا به عنوان 
نقش‌مایۀ  عنوان  به  مقرنس  به‌کارگیری  با  یک عضو جداکننده 
پرکننده و اجزای انتقالی در نمای مسجد الأقمر از زمین تا آسمان 

تفاوت دارد )بلوم، 1393: 222-223(.

در گوشۀ شمالی مسجد الأقمر، تلفیق دیگری از دو ردیف مقرنس 
بر بالای کنج این بنا جلب توجه می‌کنند )تصویر 10(. در تک‌تک 
بخش‌ها متنی به خط زیبا و ظریف از قرآن کریم کنده‌کاری شده 
‌است: »ان الله مع الذین اتقوا و الذین هم محسنون20« ، همراه با 
نام‌های محمد )ص( و علی )ع( بر پشت‌بغل‌های21   دو طرف ]این 
متن، احتمالاً به علت جناس لفظی به‌کار رفته در آن گزیده شده‌ 
است زیرا واژۀ محسنون یعنی »نیکی‌کنندگان« از دو نام حسن )ع( 
و حسین )ع( ریشه می‌گیرد[ )تصویر 11(. کنج لب‌پخِ به‌کار رفته 
در این نما، در معماری بعدی قاهره به یک نقش‌مایۀ اختصاصی 
تبدیل می‌شود )بلوم، 1393: 223(. وجود نام محمد )ص( و علی 
)ع( در کنار قسمتی از آیۀ قرآن »ان الله مع«، ترکیبی را می‌سازد 
که می‌تواند این‌گونه خوانده شود »خداوند با محمد و علی« است 

)Williams, 1983:44( )تصویر 12(.

باید توجه داشت که مکان قرارگیری مسجد در منطقۀ سلطنتی 
شهر قاهره در هنگام تأسیس بنا، باعث شده ‌بود که این مسجد 
متناسب با ساختمان‌های اطراف طراحی شود. شاید معمار این 
مسجد می‌خواسته کاری کند که نمای آن، نوعی بازتاب یا پاسخ 
از  اثری  امروزه  البته  باشد که  بیرونی خودِ قصر  به بخش‌بندی 
آن برجای نمانده‌ است )بلوم، 1393: 224(. به‌عبارتی، نمای این 
مسجد را می‌توان پاسخی به محیط طبیعی آن و مشخصه‌های 
محل قرارگیری‌اش دانست، زیرا این بنا در میانۀ خیابان اصلیِ آن 
روز قاهره )هم‌زمان با خلافت الآمر( و در جوار قصر فاطمی قرار 

 .)Behrens-Abouseif, 1992: 29( داشت
.)URL 2( تصویر 2: مسجد الأقمر، نقشۀ بنا

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             4 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


63
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

معنای نمادین آرایه‌ها و آیات به‌کار رفته در سردر مسجد الأقمر
این‌که آیا آرایه‌های تزیینی به‌کار رفته در این بنا )به‌طور ویژه 
سردر بنا( دارای معنای نمادین هستند و انتخاب آیات کارشده در 
کتیبه‌های آن تأثیر گرفته از مفاهیم مذهب شیعۀ اسماعیلی است، 

مبحثی است که نظرات متفاوتی پیرامون آن ابراز شده‌است. 

جاناتان بلوم در مورد این نما و معنای آن معتقد است: »این نما 
را هم‌چون تصویری فوق‌العاده بحث‌انگیز در محیط اسلام‌گرایی 
فاطمی نیز تفسیر کرده‌اند، که در آن هر جزیی ـ تونشستگی، 
خاصی  باطنی  معنی  ـ  در  و  چراغ  مقرنس،  شعاعی،  تویزۀ22  
سه  جانمایی  این‌ترتیب،  به  داشته ‌است.  اسماعیلی  اندیشۀ  در 
تونشستگی اصلی به معنی علی )ع(، حسن )ع( و حسین )ع( 
است در حالی‌که کل ترکیب‌بندی متشکل از هفت تونشستگی 
به   .]...[ از خاندان اسماعیلیه است.  امام نخست  یادآور هفت 
زبان ساده، اصولاً هیچ عاملی نمی‌تواند ما را از تفسیر این بنای 
شگفت‌انگیز به طریق دل‌خواه بازدارد و در عین حال هیچ‌یک 
از اجزای بنای نیز نیازی به برتری فلان تفسیر و تبیین بر فلان 
یکی ندارد. اگر قرار باشد این فرض را بپذیریم که می‌گوید هدف 
از ساخت این بنا، بیان یک معنی نمادین ژرف بوده‌ است، در آن 
صورت باید نخست اثبات کنیم که این معماران و حامیان دورۀ 
فاطمی از سال‌ها پیش با روش القای معنی نمادین به بناهای خود 
آشنا بوده‌اند )که مدارک پیشین مؤید چنین اصلی نیستند( یا آن‌که 
حامی یا طراح این ساختمان شخصاً به آن اندیشه رسیده ‌است. 
چنین فرضی، تماماً امکان‌پذیر است زیرا جمعیت‌ها و دسته‌ها در 
این دوره روز‌به‌روز پر زرق و برق‌تر می‌شدند، هر چند در منابع آن 
دوره هیچ مطلبی دربارۀ نقش خاص و احتمالی این ساختمان در 

آن‌گونه فعالیت‌ها گفته نمی‌شود )بلوم، 1393: 224-225(.

اما کارولین ویلیامز نظر دیگری دارد. او معتقد است که آیات به‌کار 
رفته در این بنا23  با توجه به اعتقادات شیعه انتخاب شده ‌است. 

یا این‌که، نشانه‌ای چون چراغ که در لوح مستطیل‌شکل واقع در 
جناح چپِ سردر کار شده ‌است، را مرتبط با آیۀ نور24  و حدیثی از 
پیامبر می‌داند )Williams, 1983:45-46(. در این حدیث، پیامبر 
می‌فرمایند: »خداوند ستارگان را امَان برای اهل آسمان قرار داد 
و اهل بیت مرا امان برای اهل زمین قرار داد« )علی بن ابراهیم 
قمی، 1404/ ج 2: 80؛ مجلسی، 1403/ ج 27: 308(25 . ویلیامز با 
توجه به حدیث دیگری از پیامبر که امام حسن )ع( و امام حسین 
)ع( را به دو گیاه خوش‌بو تشبیه کرده‌اند، استدلال می‌کند که نقش 
گل و گلدان در لوزیِ قرار گرفته بر روی سمت چپِ بنا اشاره‌ای 
نمادین به این موضوع دارد. ویلیامز به تعداد آرایه‌های به‌کار رفته 
در بنای مذکور هم توجه کرده و آنان را مرتبط با اعداد مهم در 
تفکرات اسماعیلیه می‌داند. در لوح مستدیر در جناح چپ بنا، 
در اطراف نام حضرت علی )ع(، پنج بار نام حضرت محمد )ص( 
تکرار شده ‌است. یا این‌که سردر وردی از سه محراب تشکیل شده 
‌است، و این اشاره به حضرت علی )ع(، امام حسن )ع( و امام 
حسین )ع(  دارد. از سویی ورودی اصلی پنج طاقچه دارد که 
می‌تواند نمادی از پنج‌ تن آل‌عبا باشد و سرآخر اگر این پنج طاقچه 
با دو طاقچۀ محراب‌گونۀ بال‌های کناری جمع شود به عدد هفت 
می‌رسیم که عدد رمزآمیز و برجسته در اعتقاد اسماعیلیان است 

.)Williams, 1983: 45-46(

دوریس برنس‌‌ـابوسیف در مقاله‌ای26  پیرامون تزیینات به‌کار رفته 
در نمای سردر ورودی مسجد الأقمر، به نقش تشریفاتی و آیینی این 
مسجد در زمان خود در قاهره اشاره می‌کند. او با توجه به کتب 
تاریخی چون »الخطط« مقریزی، به جشن‌ها و مراسم مذهبی که 
در دوران فاطمیان برگزار می‌شده و خلیفه در آن‌ها حضور داشته‌ 
است اشاره می‌کند و معتقد است که چون این بنا هم متعلق 
به مجموعۀ بناهای سلطنتی قاهره بوده، پس کاربردی تشریفاتی 
داشته ‌است و می‌توان بر این اساس، آرایه‌های به‌کار رفته در سردر 
بنا را تفسیر کرد. به‌عنوان مثال، لوح مستطیل‌شکل با نقش درِ 

.)URL 3( تصویر 3: مسجد الأقمر، تزیینات به‌کاررفته در حیاط.)URL 4( تصویر 4: مسجد الأقمر، تزیینات به‌کاررفته در حیاط، جزییات

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             5 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


64
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

بسته در جناحِ چپِ سردر را می‌توان بازنمایی از درهای چوبی 
اهدایی الحاکم به مسجد الازهر دانست. او این آرایه را بازنمایی 
از یک شیء واقعی می‌‌داند نه یک اشارۀ نمادین. این پژوهشگر 
اشاره  نیز  دارد  قرار  در همان‌جا  که  دیگری  مشبک  پنجرۀ  به 
می‌کند و آن را شَباکی )پنجره( می‌داند که خلیفه الآمر از ورای 
آن به مشاهدۀ مراسم رسمی و آیینی می‌نشسته است. چراغی 
را که در این لوح وجود دارد، اشاره‌ای به امامِ حاضر یعنی الآمر 
آن  به  مربوط  و مذهبی  تاریخی  متون  در  که  می‌داند، کسی 
دوران از او به‌عنوان چراغ هدایت یاد شده‌ است. برنس‌‌ـابوسیف 
نقش گلدانی با دو گل در داخل آن )که در زیر پنجرۀ حاوی 
چراغ قرار دارد( را، برخلاف ویلیامز که آن را نمادی از دو نوادۀ 
حضرت رسول اکرم )ص( یعنی حسنین )ع( می‌دانست، نشانی از 
سلطنت خلیفه‌الآمر و حکمرانی وزیرش مأمون بطائحی تفسیر 

.)Behrens-Abouseif, 1992: 32-34( می‌کند

ابهام‌آمیز بودن نمای مسجد الأقمر مانند بیشتر آثار هنری جهان 
اسلام قطعیتی انکارناپذیر است. البته محتمل است که طراح یا 
همان معمار معنی خاصی را مد نظر داشته ‌است که الزاماً با تفسیر 
ما هم‌خوان نیست. به عبارتی این فرصت را به مخاطب داده‌ است 
که تفسیر خود را از نمادهای به‌کار رفته در بنا داشته باشد )بلوم، 

.)225 :1393

3.مسجد جورجیر اصفهان
مسجد جورجیر اصفهان که به نام مسجد جامع صغیر نیز از آن یاد 
شده‌ است در محل فعلی مسجد حکیم قرار دارد. مسجد حکیم 
در سمت شرقی خیابان حکیم در نزدیکی بازارچۀ نو و انتهای بازار 
رنگرزان واقع شده‌ که در محل مسجدی قدیمی متعلق به دوران 
آل‌بویه توسط حکیم محمدداود اصفهانی ملقب به تقربّ‌خان، 
طبیب شاه‌ صفی و شاه عباس دوم ساخته شده ‌است )احمدی، 

1392: 235؛ حاجی‌قاسمی، 1389/ الف :40(. 

ویژگی خاص سردر مسجد جورجیر را می‌توان در اولین‌بودن و 
بلر  شیلا  دانست.  اسلام  دنیای  در شرقِ  آن  بی‌همتا‌بودن  شاید 
معتقد است که این سردر، اولین نمونه از سردرهای یادمانی در 
بخشِ شرقیِ جهان اسلام است. او به نمونه‌هایی متقدم‌تر در قرطبه 
)کردوا27( اسپانیا اشاره می‌کند. گرابار نیز سردر مسجد جورجیر 
را به‌عنوان نمونه‌ای از ورودی‌های مزین که در قرن دهم میلادی 
]چهارم ه.ق.[ باب شد، معرفی می‌کند. هیلنبراند درگاه ورودی 
مسجد جورجیر را نقطۀ اوجی می‌داند که با »ترکیب ضخامت 
چندگانه دیوار و طاق‌های پره‌ای و نعل ‌اسبی آن، همانند تزییناتش 
در زمان خود بی‌نظیر و منحصر به‌فرد است« )Blair, 1992: 53؛ 

گرابار، 1387: 28-27؛ هیلنبراند، 1374: 248(.

ارجاعات تاریخی به مسجد 
»محاسن  کتاب  در  بتوان  شاید  را  تاریخی  ارجاعات  نخستین 
اصفهان«، نوشتۀ مافروخی یافت. او این مسجد را کوچک‌تر اما 
زیباتر و مزینّ‌تر از مسجد جامع می‌داند. مافروخی دربارۀ این 
مسجد چنین می‌نویسد: »مسجد جامع صغیر معروف به جورجیر، 
بنای آن فرمودۀ کافی‌الکفاه صاحب عبّاد، و به فضیلت ارتفاع مکان 
و استحکام نهاد آن و صلابت گل، مسجد عتیق از او غریق حیا و 
خجل و مناری که مهندسان عالم و مقدّران بنی‌آدم، اجماع و اتفاق 
کرده‌اند بر آن که کشیده‌تر به قد، و تمام‌تر به مد، و باریک‌تر به 
عمل و محکم‌تر به تفضیل و جمل بر روی زمین از آن بنا نکرده‌اند، 
و به حقیقت، صانع و بنّای آن، در ابداع و احداث آن شکل بدیع 
و قد رشیق، غایت استادی و نهایت پیش‌کاری، از لطف استدارت، 
و حسن استقامت حقائق خرده‌کاری و چابک‌دستی، به تقدیم 

.)URL 5( تصویر 5: مسجد الأقمر، کتیبۀ داخل طاق‌نمای ورودی سردر

.)URL 6( تصویر 6: مسجد الأقمر، کتیبۀ داخل طاق‌نمای جناح چپ ورودی سردر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             6 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


65
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

رسانیده و هیچ دقیقه‌ای از دقایق صنعت، فرونگذاشته، آن را از 
گل و خشت راست، چون نخل خرما در زمین کشت، قاعدۀ آن 
ممهّد ]گسترانیده شده[ بر یک قفیز28   زمین، قائمۀ مشیّد ]استوار[ 
بر چرخ برین، ارتفاع قد او صد گز، و سطح و شمعۀ او یک گز در 
یک گز، و تمامت مواضع و مقامات که در حدّ عدّ ]شمردن[ و حیّز 
]مکان[ حصر و احصا آمد از مساجد و خانقاهات و کتب‌خانه‌ها، 
فقها را مدارس است و ادبا را مجالس و شعرا را مآنس، متصوفه و 

قراّء را اماکن و محابس« )مافروخی، 1328: 63-64(.

بر اساس توصیف مافروخی مشخص می‌شود که این مسجد همانند 
یک حوزۀ علمی دارای کتابخانه و مکانی برای درس و بحث علمی 
و ادبی بوده ‌است. او منارۀ مسجد که امروزی چیزی از آن باقی 
نمانده‌ است را سازه‌ای زیبا و هنرمندانه وصف می‌کند که ارتفاعی 
برابر صد گز29  داشته ‌است. از مزایای این جامع بر جامع عتیق این 
بوده ‌است که خاک رسی که از آن مسجد جامع جورجیر ساخته 

شده بود، محکم‌تر از خاک جامع عتیق بوده ‌است.

از آن‌جایی که این مسجد در محله رنگرزان واقع شده ‌بود به جامع 
رنگرزان نیز مشهور بوده ‌است. اما با توجه به این‌که طبق نقل 
برخی تذکره‌ها، شیخ ابومسعود صوفی رازی )د. 258ه.ق.(، عالم 
معروف اهل سنت در قرن سوم، در این مسجد سخنرانی می‌کرده‌ 
است، می‌توان بنای این مسجد را مربوط به قبل از دولت آل‌بویه 
دانست. از جامع جورجیر فقط سردری باقی است که در سال 
)ریاحی،  آمده ‌است  بیرون  خاک  زیر  از  1335 هجری شمسی 
1385: 66-65(. البته برخی از محققان نیز جامع رنگرزان را جدای 
از جامع جورجیر دانسته و معتقدند که آن مسجد در سدۀ سوم 
هجری قمری برپا بوده و مسجد جورجیر در قرن چهارم هجری 

قمری بر جای آن ساخته شده ‌است )احمدی، 1392: 235(.

نقشه و سیر تحول بنا
سردر مسجد جورجیر در سال 1318 ه.ش. آشکار شد و در سال 
لابه‌لای قشر ضخیم  از  باستان‌شناسی  ادارۀ  توسط  ه.ش.   1335
کاهگل خارج گردید )حاجی‌قاسمی، 1389/ الف: 41(. »در سال 
1955م. ]1335 ه.ش.[ که سردر مزبور در نتیجۀ مساعی اداره کل 
باستان‌شناسی ایران کشف گردید، ظرافت آن بی‌نهایت جلب نظر 
کرده‌، تا این زمان، سردر مزبور یگانه مدرک مهمی بود که از دورۀ 
آل‌بویه در اصفهان به‌دست آمده بود« )گالدیری، بی‌تا: 14-15(. 
مسجد حکیم دارای 4 ورودی است که دو ورودی در سمت شمال، 
یکی در گوشۀ جنوب‌غربی و دیگری در ضلع شرقی مسجد قرار 
گرفته ‌است. یکی از سردرهای شمالی مسجد همان سردر جورجیر 
است که با آجرکاری‌های زیبایی آذین شده ‌است )احمدی، 1392: 

235( )تصویر 13(.
.)URL 9( تصویر 9: مسجد الأقمر، لوح مستطیلِ‌شکل مشبک در جناح چپ ورودی 

.)URL 7( تصویر 7: مسجد الأقمر، لوح مستطیل‌شکل در جناح چپ ورودی با نقش درِ بسته

.)URL 8( تصویر 8: مسجد الأقمر، تزیینات روی جناح چپ ورودی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             7 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


66
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

و جرزها به‌گونه‌ای است که با داشتن سطوح تورفته و پیش‌آمده، 
جدای از گیرایی و برهم‌زدن سطح یک‌دست و خسته‌کننده، وظیفۀ 
شکستن نور و ایجاد سایه را بر عهده دارند و از این راه به سرد کردن 

بدنه نیز کمک می‌کنند )افشارنادری، 1376: 208(. 

گرابار در وصف سردر مسجد جورجیر می‌نویسد: »بقایای سردر 
مسجد جورجیر به واقع جذاب است، با مقطع‌هایی از کُره، آراسته 
با خطوط و تزیین گیاهی خشک، و دیواری مزین و بسیار متکلف 

اجزای سردر مسجد جورجیر
اجزای این سردر شامل یک طاق ورودی با دری چوبی پایین‌تر 
از سطح کوچه )معبر کنونی( و دو نما در طرفین است. ورودی 
از یک طاق جناغی و دری در زیر آن تشکیل شده ‌است، در دو 
جانب شرق و غرب ورودی نیز دو طاق‌نما قرار دارد. در داخلِ طاق 
جناغی ورودی، دو قاب تزیینی فیلپوش30 در جناحین و یک طاق 
هلالی بازشو در حد فاصل دو قاب دیده می‌شود )تصویر 14(. 
درِ ورودی در زیر طاق جناغی و در داخلِ یک قوس قرار دارد 
و در بالای در یک قوس با فضایی مشبک که از شش‌ضلعی‌های 
لانه‌زنبوری تشکیل شده به چشم می‌خورد. در دو طرف در، بر روی 
دیواره‌های شرق و غرب و زیر فیلپوش طاق، دو طاق‌نما با ابعادی 
کوچک‌تر قرار بر روی ستون‌های آجری قرار دارند که در زیر آن‌ها 
یک قاب آجرکاری شده قرار دارند. دو نمای پیش‌آمده در طرفین 
طاق ورودی حجمی مکعب‌شکل را به‌وجود آورده‌اند )تصویر 15(. 
در دیوارهای جانبی این حجم که در فضای ورودی قرار گرفته نیز 
دو طاق‌نما بر روی دو ستون آجری آذین‌شده به چشم می‌خورد. 
هر دو پیش‌آمدگی، بر روی سطحِ دیوارِ رو به معبر اصلی، به چهار 
قسمت برآمده و فرورفته تقسیم شده ‌است. این تقسیم‌بندی‌های 

مستطیل‌شکل توسط آرایه‌های گیاهی و هندسی تزیین شده‌اند. 

در کل می‌توان فضای سردر را به سه بخش جلوخان31، پیش‌طاق32  
و درگاه33  تقسیم کرد. عرض کل نمای سردر 11/35 متر است که 
دو فضای جانبی دالان سردر، عرضی برابر 3/95 متر دارند. طول 
محوطه جلوی سردر از ابتدای نمای خارجی تا پای در 4/07 متر 
نیم‌گنبدی جلوی  است )سرافراز و دیگران، 1391: 5-4(. دهانۀ 
بنا  با 2/70 متر دارد. آجرهای به‌کار رفته در  سردر قطری برابر 
دارای ابعاد 2/5 در 4 در 13/5 و 2/5 در 4 در 10 سانتی‌متر و 
گاهی نیز به تناسب نقوش ابعاد 4 در 4 در 2/5 سانتی‌متر را دارند 

)افشارنادری، 1376: 208(. 
 	 
فیلپوش‌ها

دو فیلپوش متقارن در داخلِ طاق ورودی در دو کنج طاق دیده 
می‌شوند. این دو ساختارِ مقعر، شبیه دو پتکانه‌ای34  است که در 
سقف گنبدی بالای محراب مسجد جامع نایین کار شده‌اند. نقوش 
کار شده در این فضا از جنس گچ است. این نقوش اکثراً متقارن هستند. 
البته تفاوت‌هایی هم دیده می‌شود که احتمال دارد بعد از مرمت 

به‌وجود آمده باشند )افشارنادری، 1376: 216-215( )تصویر 16(.

تزیینات به‌کار رفته در سردر بنا
آرایه‌های  این سردر در کمال هماهنگی و چشم‌نوازی، بیننده را به 
تحسین وامی‌دارد. یک‌دستی رنگ بنا، نه تنها از جذابیت آن نمی‌کاهد، 
بلکه وقاری قابل تحسین را به آن می‌بخشد. ساختار و شکل دیوارها 

از بالا به پایین/ تصاویر 10 تا 12: 
.)URL 10, 11, 12( مسجد الأقمر، مقرنس‌ به‌کاررفته در گوشۀ شمالی مسجد، جزییات

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             8 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


67
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

و مرتفع، پوشیده از آرایۀ هندسی آجری. این فنون بنایی و طراحی 
نه تنها در ایرانِ جنوب‌غربی بدیع بود، بلکه به تمامی پوشش بدنه 
خارجی بنا شده بودند و از طریق دروازه‌ای مسجد را به محیط 
بلافصل خود و از طریق مناره‌های بلند به کل شهر فرامی‌افکندند« 

)گرابار، 1387: 81(. 

آن‌چه که شاید در دید اول توجه بیننده را به سوی خود جلب 
کند، طاق بزرگ جناغی روبه‌روی ناظر است که در اطراف این 
طاق 11 عدد دالبر تزیینی دیده می‌شود. پیشینۀ استفاده از این 
نوع تزیین به دورۀ اشکانی باز می‌گردد. در کاخ هترا قوسی مزین 
به نقش‌برجسته‌های نیم‌تنه وجود دارد )سفر و مصطفی، 1376: 
309-308(. این شیوه در دورۀ ساسانی نیز تداوم یافت و بعدها 
در دوران اسلام به اشکال گوناگون به‌کار رفت )سرافراز و دیگران، 
1391: 5(. این نوع قوس در معماری ایران زیاد معمول نبوده و 
نمونه‌های آن بسیار کم است. از  نمونه‌های موجود می‌توان به 
تزیینات دالبری در طاق‌های شبستان مسجد فهرج اشاره کرد. در 
سایر کشورهای اسلامی از این قوس زیاد استفاده شده ‌است، مثلاً 
در مسجد قرطبۀ اسپانیا و در بناهای هندوستان با مصالح گوناگون 
زمرشیدی،  )افشارنادری، 1376: 229؛  گچ  و  و سنگ  آجر  مثل 

 .)357 :1367

قسمت‌های مختلف این سردر مزین به نقوش گیاهی و هندسی 

تزیینات  یادآور  آنان  از  برخی  که  نقوشی  هستند.  تکرارشونده 
ساسانی است. از سویی برخی از نقوش نیز در سازه‌های هم‌دوره 
با آن مثل مسجد نایین و قسمت‌های بویهی مسجد جامع اصفهان 
دیده می‌شود. به‌‌عبارتی، می‌توان نوعی از هم‌گونی در تزیینات 
گچی و آجری در بناهای منسوب به دروان آل‌بویه بیابیم. »با آگاهی 
بیشتری که بر اثر انجام کاوش‌ها و لایه‌برداری‌ها و شناسایی آثار 
ناشناخته دوران آل‌بویه، از آثار این دوران به دست آمده، اعتقاد بر 
این‌که هنر آجرکاری در این دوران از اهمیت والایی برخوردار بوده 
قوت بیشتری یافته‌ است. آجرکاری ستون‌های کاکویه35  شبستان 
مسجد جامع اصفهان، جامع نایین و تزیینات زیبای آجرتراش سردر 
جامع صغیر یا مسجد جورجیر اصفهان از نمونه کارهای ارزنده 
دوران آل‌بویه است« )کیانی، 1376: 66(. برای سهولت بیشتر در 
بررسی آرایه‌های به‌کاررفته در این سردر، آن‌ها به دو گروه گیاهی 

و هندسی تقسیم شده‌اند.

تزیینات هندسی
تزیینات هندسی عمدتاً در پیش‌آمدگی هم‌راستا با معبر، بر روی 
ستون‌ها )پیلک‌ها(، لچکی‌های بالای طاق جناغی و در حاشیه‌ها 
مشاهده می‌شود. بخشی از تزیینات هندسی از چینش آجرها 
به‌وجود آمده‌اند که اشکال لوزی‌شکل و زیگزاگ را پدید آورده‌اند. 
برخی از این اشکال، آذین‌های ستون‌های میان‌سرای مسجد جمعه 
نایین را یادآور می‌شوند. برخی از تزیینات هندسی نیز توسط 

تصویر 13: 
نقشۀ مسجد حکیم؛ قسمتی که 

با مربع مشخص شده‌ است محل 
قرارگیری سردر مسجد جورجیر است 

)سرافراز و دیگران، 1391(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             9 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


68
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

را دارند. دو قاب میانی در نگاه اول نقش‌هایشان یک‌سانند، اما 
توجه بیشتر، تفاوت در طرز قرارگیری شاخه‌ها را نمایان خواهد 
کرد. دو قاب که در محور عمودی فیلپوش قرار گرفته‌اند هر کدام 
نقشی جداگانه دارند. دو قابی که در محور مرکزی هستند هر چند 
نقوشی متفاوت دارند، اما کلیات نقش‌ها شبیه به هم هستند. 
شاخۀ گلی با سه غنچه که شبیه به نقش گل لاله هستند در درون 
این قاب‌ها جای گرفته‌اند، که البته در قاب پایینی غنچۀ میانی با 
دو غنچۀ کناریِ نقشِ مرکزی متفاوتی دارد. در قاب بالایی شکل 
غنچه کاملاً با دو غنچۀ کناری متفاوت است. تمام غنچه‌ها توسط 

کاسبرگ احاطه شده‌اند )تصویر 18(.
 

نوعی  این سردر  در  رفته  به‌کار  گیاهی  نقش‌مایه‌های  از  یکی 
نقش گل لوتوس است که در داخل گلبرگ‌های آن کتیبه‌هایی با 
نام‌های خداوند به چشم می‌خورند )سرافراز و دیگران، 1391: 

7( )تصویر 24(.

در دیوار هم‌راستا با معبر در بین دو ستون، نواری حاوی آرایه‌های 
تصویری  و  گل  همانند  نقوشی  شامل  که  دارد  وجود  گیاهی 
درخت‌مانند است. نقش زیرین را می‌توان شاخه‌ای توصیف کرد 
که گل داده‌ است؛ این نقش همانند غنچۀ گل، گل اناری یا گل 
لاله به نظر می‌رسد. تعابیر دیگری نیز از این نقش وجود دارد36. 
نقش »درخت زندگی« در هنر ساسانی از جمله نقوش پرکاربرد 
بوده ‌است. این توصیف در آثار ادبی و هنری ایران هم نقشی 
برجسته دارد. در این آثار، این نقش در میان دو حیوان یا دو پرنده 
به صورت رخ‌به‌رخ ترسیم می‌شده‌ است. البته در دوران اسلامی 
مفهوم این درخت با مفهوم اسلامی »درخت طوبی« در هم‌تنیده 
شد و یادآورِ درختی بهشتی شد )خزایی، 1385: 43(. نقش درخت 
به‌کار رفته در این آذین‌ها با مفهوم درخت زندگی و درخت طوبی 
سازگار است. هیلنبراند هم به استفاده از نقشِ درختِ زندگی 
در این بنا اشاره می‌کند )هیلنبراند، 1374: 248(. در ادامۀ این 
نقش‌مایه، بر بالای خطوطی شکسته، چهار شاخه هر کدام به یک 

غنچه با اجرای محدب می‌رسند )تصویر 19(.

کتیبه‌های به‌کار رفته در سردر مسجد جورجیر
از کتیبه سردر مسجد که به خط کوفی گچ‌بری شده ‌است در 
طرف راست سر در فقط جملۀ »بسم الله الرحمن الرحیم« و در 
طرف چپ سر در جملۀ »بالقسط لا اله الا هو العزیز الحکیم« 
برجای مانده است و بقیۀ کتیبه از بین رفته‌ است. احتمالاً متن 
کتیبه آیۀ 18 سورۀ آل‌عمران »بسم الله الرحمن الرحیم شهد الله 
انه لا اله الا هو و الملائکه و اولوالعلم قائماً بالقسط لا اله اله هو 
العزیز الحکیم«37  است. در نماهای خارجی طرفین سردر و در 
داخل طاق‌نماهای آجری آن عبارت‌های زیر به خط کوفی گچ‌بری 

توسط  شده  ایجاد  هندسی  فرم‌های  شده‌اند.  ایجاد  گچ‌بری‌ها 
گچ‌بری‌ها نیز متنوعند، که این اشکال به صورت بی‌پایان تکرار 
شده‌اند و سطح را پر کرده‌اند. نقش ستاره با چهار لنگه شش‌ضلعی 
روی  بر  کشیده  پیشانی سردر، شش‌ضلعی  قسمت  در  کشیده 
ستون‌نمای هم‌راستای معبر، لوزی متداخل در قسمت لچکی بالای 
طاق سردر، ده‌ضلعی کشیده، مربع‌ و نوارِ تزیینی L شکل از جمله 

تزیینات متعدد هندسیِ به‌کار رفته در بناست )تصویر 17(.
 

 تزیینات گیاهی
در  و  هستند  گچ‌بری  نوع  از  رفته  به‌کار  گیاهی  تزیینات 
فیلپوش‌های متقارن دو جانب طاق، در قوس بالایی دیوارۀ پهلویی 
پیش‌آمدگی‌های بنا و در داخل فرورفتگیِ دیوارۀ هم‌راستا با معبر 

کار شده‌اند. 

فیلپوش‌ها، دارای نقوش گیاهی ساده‌شده‌ای هستند. در داخل هر 
کدام از فیلپوش‌ها شش قاب 28 ضلعی قرار گرفته که هر قاب، 
نقشی گیاهی را در بر گرفته ‌است. افشارنادری این قاب‌‌ها را به 
»گرۀ هفت رگی« تشبیه کرده است که به علت این‌که بر روی 
سطحی کاو )مقعر( اجرا شده‌‌اند، حالت منتظم خود را از دست 
داده‌اند )افشار‌نادری، 1376: 216(. دو قاب پایینی نقوش یک‌سانی 

.)URL 13( تصویر 14: سردر مسجد جورجیر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            10 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


69
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

شده‌اند: »لا اله الا الله محمد رسول الله القدره لله العظمه لله 
سبحان الله الحمد الله« )هنرفر، 1344: 43-42( )تصاویر 20و21(.

کتیبه‌هایی هم به خط کوفی وجود دارد که توصیف‌هایی برای 
خداوند متعال در میان نقش‌مایه‌های گچ‌بری‌شده قرار گرفته ‌است. 
هشت قاب حاوی این کتیبه‌ها، در جرزِ غربیِ پیش‌آمدگی بنا در 
راستای معبر قرار دارند. هر کدام از قاب‌های مستطیل‌شکل در 
بالای پنج جفت آرایۀ شمعدان‌شکلِ هفت شاخه قرار گرفته‌اند. 
البته شیلا بلر این آرایه را شبیه به درختِ زندگی می‌داند. این 
جملات از پایین به بالا عبارتند از: سبحان‌الله، القدره لله، العظمه 
لله، محمد رسول‌الله، لا اله الا الله )Blair,1992: 52؛ )افشارنادری، 

1376: 213-214( )تصاویر 23 و 22(.

تا آن زمان در معماری اسلامی  را  کتیبه‌نگاری  این شیوۀ  گرابار 
در سردر  به‌کاررفته  آیۀ  که  است  معتقد  او  می‌داند.  بی‌سابقه 
مسجد به جریان خردگرای معتزله38  اشاره دارد. او اتحاد معتزلیان 
با شیعیان میانه‌رو مثل آل‌بویه را یادآور می‌شود و از این‌که مسجد 
جورجیر بنا بر شواهد تاریخی مکانی علمی بوده و هم‌چنین وزیر 
خردگرایی چون صاحب‌بن عباد بانی آن بوده، نتیجه می‌گیرد که 
این مکان نهادی شیعی محسوب می‌شده که تسهیلات اجتماعی و 
آموزشی برای پیروانش فراهم می‌آورده‌ است )گرابار، 1387: 81-82(. 

			    
4. تطبیق سردر مسجد الأقمر و سردر مسجد جورجیر

گرابار سردر مزین را عنصری می‌داند که هم در ایرانِ آل‌بویه 
است  رفته  به‌کار  مصر  در  زمانی  محدودۀ  همان  در  هم  و 
)Grabar, 2005: 246(. نمونۀ بارزِ ایرانیِ این سردرهای تزیین‌شده 
که برجای مانده است و از متقدم‌ترین آن‌هاست سردر مسجد 

جورجیر اصفهان است و نمونۀ مصری آن مسجد الأقمر است. 

در هر دو بنا با استفاده از طاق‌نمای جناغی‌شکلِ عظیم، بر ارتفاع 
در  کوچک‌تری  طاق‌نماهای  هم‌چنین  است.  شده‌  تأکید  سردر 
جناحین دو بنا دیده می‌شود. هر دو مسجد در راستای خیابانی 
قرار گرفته‌اند که مکانی پرتردد بوده ‌است و گویی در زمینۀ زندگی 
مردم قرار داشته‌اند و با سردری آذین‌شده، نمازگزاران را به خود فرا 

می‌خواندند )تصاویر 25 و 16(. 

آن‌طور که از اقوال تاریخی برمی‌آید، مسجد جورجیر مسجدی زیبا 
و کوچک، منسوب به وزیر دیلمی، صاحب‌بن عباد بوده که کارکردِ 
اجتماعی گسترده‌ای داشته ‌است. مسجد الأقمر نیز مسجدی است 
که در مقایسه با مسجد الازهر و الحاکم بسیار کوچک‌تر است و 
بانی آن نیز وزیرِ شیعۀ فاطمی، مأمون البطائحی بوده‌ است. بانی 
هر دو مسجد وزیرانی قدرت‌مند بوده‌اند که برای ساخت مسجد 
از هزینۀ عمومی یا درآمد متعلق به خلیفه استفاده نکرده‌اند؛ این 

موضوع به مقولۀ حامیان مالی غیر از امرا و خلفا اشاره دارد.

در مسجد الأقمر جنس سردر از سنگ بوده و تزیینات به صورت 
حکاکی بر روی سنگ ایجاد شده‌اند، اما در سردر مسجد جورجیر 
تزیینات با آجر و گچ‌بری اجرا شده‌اند. در کتیبه‌های الأقمر به‌طور 
مشخص نام حضرت علی )ع( در کنار نام حضرت محمد )ص( 
آمده ‌است، در صورتی که در جورجیر آن‌چه که باقی‌مانده فقط 
از قرآن، شهادتین بدون اشاره به حضرت امیرالمؤمنین و  آیه‌ای 
نیز  بنا  صفات خداوند متعال است. تزیینات کار شده بر روی 
یادآور تزیینات ساسانی است و این‌که اشاره‌ای حتی نمادین به 
مشخصه‌های منسوب به مفاهیم شیعه چون چراغ، نور، خورشید 
و ستاره دیده نمی‌شود. اما در الأقمر شعاع‌های ساطع‌شده از مرکز 
طاق‌نماها، وجود آرایۀ چراغ‌مانند و نظایر این، همان‌طور که اشاره 

.)URL 14( تصویر 15: سردر مسجد جورجیر، ورودی.)URL 15( تصویر 16: سردر مسجد جورجیر، فیلپوش‌ها

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            11 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


70
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

تصویر 17: سردر مسجد جورجیر، تزیینات هندسی، دیوار هم‌راستا با معبر، سمت راست 
.)URL 16(

.)URL 17( تصویر 18: سردر مسجد جورجیر، تزیینات گیاهی داخل فیلپوش‌ها

.)URL 18( تصویر 19: سردر مسجد جورجیر، تزیینات گیاهی، دیوار هم‌راستا با معبر، سمت چپ

سردر مسجد جورجیر، کتیبه، دیوار جانبیِ ورودی
.)URL 20( پایین/ تصویر 21: سمت چپ .)URL 19( بالا/ تصویر 20: سمت راست

تصویر 22 )راست(/ تصویر 23 )چپ(: سردر مسجد جورجیر، کتیبه‌های قرار گرفته داخل 
.)URL 21( قاب‌ها در دیوار هم‌راستا با معبر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            12 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


71
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

شد از آن‌ها تعبیر به نقش‌های نمادین شیعه می‌شود.

نتیجه‌گیری
این دو مسجد در دو حکومت منسوب به شیعه ساخته شده‌اند 
که مؤسس هر دو از حامیان مالی غیر از شخص حاکم بوده‌اند. در 
این دو مسجد کوچک توجه به ورودی تزیین شده و به‌کار بردن 
آرایه‌های پرشمار در ظاهر بنا تشابهی است که علی‌رغم فاصلۀ 
جغرافیایی زیاد قابل توجه است. تفاوت در مصالح به‌کار رفته در 
آن‌ها و نوع آرایه‌های تزیینی نشان از تفاوت فرهنگی بستری دارد 
که این دو بنا در آن برپا شده‌اند. در آرایه‌های خطی به‌کار رفته 
در مسجد الأقمر از آیه‌هایی که به نوعی به اهل بیت پیامبر اکرم 
)ص( اشاره دارند استفاده شده و نشانه‌های تصویری وجود دارد 
که می‌توان برای آن‌ها تفسیرهای شیعی بیان کرد، اما در مسجد 
جورجیر به جز شهادتین و صفات خدا از کتیبه‌های دیگری استفاده 
نشده و آرایه‌های تزیینی نیز بیشتر یادآور آرایه‌های ساسانی است. 
در یک کلام می‌توان گفت علی‌رغم تفاوت در مصالح و آذین‌بندی 
متفاوت هر دو سردر، مزین بودن آن دو، تأکید بر نمای خارجی و 
حامی مالی به تعبیری خصوصی، جزء ویژگی‌های مشابه هر دو 

بناست. 

پی‌نوشت‌ها
به  ه.ق.  دوم   قرن  اواسط  در  که  است  شیعه  فرق  از  یکی  1.اسماعیلیه، 
وجود آمد. آنان هم‌چون شیعیان امامی، امامت را به نص می‌دانستند، اما 
دربارۀ سلسلۀ امامان پس از امام صادق )ع(، با دیگر پیروان آن امام دچار 
اختلاف گشتند. این فرقه نام خود را از اسماعیل فرزند امام جعفر صادق )ع( 

گرفته‌است )دفتری، 1377: 681(.
2.عمادالدوله ابوالحسن علی‌بن ابی‌شجاع ‌بویه )د. 338 ه.ق.(، مؤسس دولت 

آل‌بویه بود.
سرشاخۀ  ه.ق.(،   366 )د.  بویه  ابی‌شجاع  حسن‌بن  ابوعلی  3.رکن‌الدوله 

فرمانروایی آل‌بویه در جبال )اصفهان و ری( بود.
ه.ق.(،   356  -303( بویه  ابی‌شجاع  احمدبن  ابوالحسین  4.معزالدوله 

کوچک‌ترین برادر و سرشاخۀ فرمانروایی آل‌بویه در عراق بود.
5.در اواسط سلطنت طولانی المسنتصر بالله )427-486 ه.ق./1036- 1094 

م.( جنگ میان جناح‌های مختلف ارتش سبب شد که خلیفه، حاکمِ فاطمیِ 
شام بدرالجمالی را به قاهره احضار کند و به وزارت برساند تا بدین‌وسیله 
اقتدار از دست‌رفتۀ خلافت را بازگرداند. بدرالجمالی نظم و قانون را به قاهره 
بازگردانید و با حملات خارجی مقابله کرد و این مقدمه‌ای بود برای انتقال 
قدرت از خلیفه به وزیر نظامی. تاریخ سیاسی پرآشوب این دوره که  با کاهش 
منابع مالی دولت همراه بود، امکان برپاساختن طرح‌های بزرگ ساختمانی را 
منتفی ساخته بود. معمولاً نخستین ساختمان‌های بناشده در اوایل قدرت‌گیری 
فاطمیان هم‌چنان مورد استفاده بودند و پیوسته تعمیر و نگه‌داری می‌شدند. 
در عوض، توجه مسئولان یا بر اجرای کارهای عمرانیِ ضروری برای تضمین 
امنیت متمرکز می‌شد )مانند بازسازی و مرمت دروازه‌های شهر قاهره( یا 
برساخت و مرمت مساجد و زیارتگاه‌های کوچک )بلوم، 1393: 187 و 196(.

1085-1127م.(،  ه.ق./   521-478( فاتکِ  محمدبن  ابوعبدالله  6.بطائحی، 
ملقب به مأمون، وزیر شیعیِ امامی در دوران خلافت الآمر باحکام‌الله بود. 
او پس از کشته شدن افضل‌بن بدرالجمالی به مقام وزارت رسید. او گذشته 
و  توجه ‌نمودند  نیز  دانش  و  ادب  به  بود،  کارآمد  آن‌که سیاست‌مداری  از 
دانشمندان و نویسندگان را گرامی می‌داشت. به دستور او بود که دارالعلم 
حاکم که در زمان افضل و به دستور او بسته شده‌بود، دوباره گشوده شد 

)حسن‌دوست، 1383: 243(.
7.ابوعلی منصور‌بن ابی‌القاسم احمد ملقب به الآمر باحکام‌الله )490- 524 
ه.ق.( هفتمین خلیفۀ فاطمی که در پنج سالگی توسط افضل شاهنشاه‌ بن 
بدرالجمالی، وزیر پدرش، به خلافت نشانده‌شد. الآمر مردی هوشمند، آگاه 
و خوش خط و حافظ قرآن بود و در شعر و ادب دستی داشت )سجادی، 

.)198-197 :1368
8.این مسجد در سال 358 ه.ق. توسط جوهر الصقلی فرماندۀ سپاه خلیفۀ 
فاطمی المعز الدین‌الله پس از فتح مصر، هم‌زمان با برپایی شهر قاهره بنیان 
نهاده ‌شد. این مکان فراتر از عملکرد عبادی خود به عنوان مرکز فرهنگی 
و علمی و به نوعی دانشگاهی اسلامی شناخته شده بود. مسجد الازهر 
کهن‌ترین بنای بازمانده از فاطمیان در مصر است و از آن‌جایی که  به‌تدریج 
به صورت یکی از مراکز عمدۀ معارف مذهبی درآمد، تغییرات مکرری پیدا 
کرد، هر چند امروزه کوچک‌ترین اثری از هستۀ فاطمی آن به‌چشم نمی‌خورد 

)اتینگهاوزن و گرابار، 1391: 237؛ بلوم، 1393: 110(.
9.دومین مسجد کهن فاطمی در قاهره، ساختمان این مسجد در سال 369 
ه.ق. به دستور عزیز پدر حاکم یا )بنابر گزارش یک منبع( یعقوب‌بن کلسِ 
وزیر ساخته شد و در سال 392ه.ق. به وسیلۀ حاکم دوباره‌سازی و افتتاح شد. 
این مسجد در زلزلۀ سال 703 ه.ق. به شدت آسیب دید و در دورۀ مملوکان 
تعمیر و بازسازی شد و آن‌چه که امروزه وجود دارد، حاصل بازسازی است که 

در سال 1980م. انجام شد )برنس-ابوسیف، 1391: 97-98(.
10.یکی از قصرهای فاطمیان که اکنون از بین رفته است.

11.سمت راستِ نما پشت یک خانه قرار گرفته بود و دیده نمی‌شد، اما در 
جریان نوسازی مسجد، این خانه برچیده شد و سمت راست نیز به صورت 

تصویر 24: سردر مسجد جورجیر، کتیبه‌های قرار گرفته داخل قاب‌ها، جزییات )سرافراز و 
دیگران، 1391(.

تصویر 25: سردر مسجد الأقمر قاهره.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            13 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


72
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

تصویر آینه‌ای سمت چپ بازسازی شد )بلوم، 1393: 222(.
12. قوس که در زبان فارسی کهن چَفد خوانده می‌شود، در تعریف هندسی، 
خط یا شکل منحنی است و در اصطلاح معماری، به باریکه تاقی که روی سر 
در یک درگاه قرار می‌گیرد، اطلاق می‌شود. قوس جناغی را چفد تیزه‌دار نیز 

می‌گویند.
13.گودی شیار عمودی که معمولاً شکل برش آن معقر است )سیدصدر، 

.)420 :1380
14.بسم الله الرحیم الرحیم انما یرید الله لیذهب عنکم الرجس اهل البیت و 
یطهر کم تطهیرا: خدا فقط می‌خواهد آلودگی را از شما خاندان ]پیامبر[ بزداید 

و شما را پاک و پاکیزه گرداند )سورۀ احزاب، آیۀ 33(.
Caroline Williams .15، محقق و پژوهشگر در زمینه هنر اسلامی، وی در 
دانشگاه امریکایی قاهره تحصیل کرده و در همان جا هم به تدریس پرداخته 
است. از او کتاب‌هایی درباره آثار هنری و معماری اسلامی و به خصوص هنر 

مصر اسلامی منتشر شده‌است.
16.مفسران شیعی و برخی از مفسران اهل سنت بر این عقیده‌اند که آیۀ 
تطهیر در شأن پنج تن آل‌عبا یا اصحاب کساء نازل شده‌است، یعنی حضرت 
محمد )ص(، حضرت علی )ع(، حضرت فاطمه )س(، امام حسن )ع( و امام 
حسین )ع(. حدیث کساء، روایتی است که ماجرای نزول آیۀ تطهیر را شرح 
می‌دهد )گویا پیامبر اکرم)ص(  هنگام نزول آیه تطهیر، خود و خاندان خویش 
را با پارچه‌ای پشمین )کِساء( پوشانیده ‌بودند(. روایات ناظر به حدیث کساء 
را مفسران و محدثان و متکلمان شیعی و سنی به اشکال مختلف و با اندک 

تفاوتی در متن نقل کرده‌اند )رفیعی، 1380: 466(. 
17.»أنا مدینه العلم و علی بابها فمن أراد العلم فلیأت الباب«: من شهر 
دانش‌ام و علی دروازۀ آن است؛ هر کس دانش می‌جوید، باید از آن دروازه 

وارد شود )ابن‌أبی الحدید، 1404/ج 7: 219(.
18.ابوالنجم امیر الجیوش )د 478 یا 488 ه.ق.( ملقب به بدر الجمالی، وزیر و 
سپهسالار نامدار مصر در دوران مستنصر خلیفۀ فاطمی بود )سجادی، 1381: 

 .)531
19.بر فراز کوه مُقطَّم در کرانۀ شهر قاهره و مشرف به گورستان، عبادت‌گاه 
کوچکی قرار دارد که چون به دستور بدرالجمالی امیرالجیوش، ساخته شده ‌بود 
به نام او »مشهد الجیوشی« خوانده می‌شود. این بنا کتیبۀ تأسیسی در بالای 
ورودی‌اش دارد که از آن با عنوان »مشهد« نام می‌برد، اما به این حقیقت که 
چرا این بنا در این مکان و به یادبود چه کسی ساخته شده، اشاره نمی‌کند. در 
همین کتیبه تاریخ ساخت بنا سال 478 ه.ق./1085 م. ذکر شده ‌است )برنس-

ابوسیف، 1391: 118(.
20.در حقیقت، خدا با کسانی است که پروا داشته‌اند و ]با[ کسانی ]است[ که 

آن‌ها نیکوکارند )سوره نحل، آیۀ 128(.
21. دو طرف بالای قوس را، هم لچکی و هم پشت بغل می گویند. منظور 
از »قوس« پوشش کمانی سردرهاست که از یک نیم دایره تشکیل می‌شود.
اگر این نیم دایره را از وسط به دو بخش تقسیم کنیم دو لچک یا مثلث پدید 

می‌آید که در اصطلاح معماری به آن‌ها پشت بغل می‌گویند.
22. قوس یا رگۀ برجسته‌ای که در دهانۀ طاق و محل تقاطع طاق‌ها احداث 
می‌شود یا طاق را به بخش‌های کوچک تقسیم می‌کند و برای نگه‌داشتن طاق 

یا تزیین به‌کار می‌رود )بهشتی، 1388: 76(.
23.نویسنده در مقاله‌اش از عبارت »بنا« استفاده کرده ‌است، اما نگارندۀ این 

مقاله به آیات به‌کار رفته در نمای سردر توجه داشته‌است.
24.الله نور السموات و الارض مثل نوره کمشکوه فیها مصابح المصباح فی 
زجاجه الزجاجه کانها کوکب دری یوقد من شجره مبرکه زیتونه لا شرقیه و 
لا غربیه یکاد زیتها یضیء ولو لم تمسسه نار نور علی نوریهدی الله لنوره من 

یشاء و یضرب الله الامثال للناس و الله بکل شیء علیم )سوره نور، آیه 35(.
25.هم‌چنین از امام علی )ع( منقول است که: »نحَْنُ أمََان‏ُ أهَْل‏ِ الْرَضِْ كَمَ أنََّ 

مَء« )ابن‌شهرآشوب، 1379/ج 4: 168(. النُّجُومَ أمََانٌ لِهَْلِ السَّ
26.مقاله‌ای با عنوان

«The Facade of the Aqmar Mosque in the Context of Fatimid 
Ceremonial»

که در سال 1992 در مجلۀ مقرنس چاپ شده‌است.

Córdoba, conventional Cordova.27
28.یک‌صد و چهل و چهار گز از زمین.

29.از یکاهای )واحدهای( قدیمی طول است. معادل ذرع و هر گز 16 گره 
است. به‌طور تقریبی معادل یک متر است )دهخدا، 1377: 19133(. بر اساس 
توصیف مافروخی ارتفاع مناره چیزی حدود صد متر می‌شود که دور از ذهن 

است. شاید او با این عبارات می‌خواسته بر بلندی آن تاکید کند.
30.فیلپوش: یکی از روش‌های »گوشه‌سازی« برای تغییر از مقطع مربع، به 
دایرۀ گنبد است. زمانی که گوشه‌سازی به شکل سرسفت کامل، مورد توجه 
باشد از روش فیلپوش و در مواقعی که گوشه‌سازی حدوداً عمود باشد از 
گوش‌فیل‌سازی یا فیل‌گوش استفاده می‌شود. در اجرای فیلپوش، دو بازوی 
باربر هم‌جوار شروع  یا دو ستون  از دو ضلع دو دیوار  قوس فیلپوش که 
می‌شود، در یک نقطه با پیش‌آمدگی قابل توجهی از راستای سکنج ختم 

می‌شود )زمرشیدی، 1389: 290 و 296(.
31.جلوخان: فضای وسیع و بزرگ در جلوی پیش‌طاق و ورودی بعضی از 
بناهای بزرگ و مهم که باعث اهمیت بخشیدن به فضای ورودی بنا و تمایز 

بهتر آن از فضای معبر یا میدان بوده‌است )سلطان‌زاده، 1372: 66(.
32.پیش‌طاق: »فضایی سرپوشیده و نیمه‌باز مانند ایوان است که در جلوی 
درگاه ورودی طراحی و ساخته می‌شد و فضای دسترسی را از فضای معبر 
متمایز می‌کرد. بعضی اوقات و در برخی از شهرها پیش‌طاق راجلوخان یا 

پیش‌خان )پیشخان( نیز می‌نامیده‌اند )همان: 70(.
33.درگاه: »فضای کوچکی که درِ ورودی در آن قرار می‌گیرد. طاق درگاه را که 

نعل‌ درگاه می‌گویند، قوسی شکل یا افقی است« )همان: 74(.
34.طاق‌ها و قوس‌های کوچکی که به منظور تنگ کردن دهانه‌ها یا پوشاندن 
زده  گنبدخانه‌ها  و  طاقدیس‌ها  چهارگانه  کنج‌های  یا  نما  پیلپایه‌های  روی 

می‌شود پتکانه نام دارد )پیرنیا، 1350: 31(.
35.منظور ستون‌هایی است که قدمت آنان به دوران آل‌بویه یا به گفتۀ برخی 

محققان به دوران آل‌کاکویه برمی‌گردد.
36.افشارنادری آن را به صورت یک جفت پرنده در دو ردیف بالای یکدیگر 
توصیف کرده‌ است )افشارنادری، 1376: 220(. از سویی آن را نقش گل لوتوس 

نیز خوانده‌اند )سرافراز و دیگران، 1391: 8(.
37.خدا که همواره به عدل قیام دارد، گواهی می‌دهد که جز او هیچ معبودی 
نیست؛ و فرشتگانِ ]او[ و دانشوران ]نیز گواهی می‌دهند که:[ جز او، که توانا 

و حکیم است، هیچ معبودی نیست )سورۀ آل‌عمران: آیۀ 18(.
38.معتزله: فرقه‌ای کلامی در اسلام که به آنان اهل عدل و توحید نیز گفته 
می‌شود. در زمان پیدایش آنان اختلاف است، برخی ظهور آنان را در زمان 
عبدالملک مروان اموی )65-86 ه.ق.( می‌دانند که در مخالفت با »جبریه« 
ظهور کردند. برخی نیز واصل‌بن عطاء را مؤسس فرقۀ فسلفی معتزله می‌دانند. 
اعتزال بر پنج پایه استوار است: توحید و عدل، وعد و وعید، بین‌المنزلتین، امر 
به معروف و نهی از منکر )جعفریان، 1375: 68؛ مشکور، 1368: 415-416؛ 

الأمین، 1378: 254(.

فهرست منابع
الف/ فارسی

قرآن کریم،  ترجمه: محمدمهدی فولادوند )1391(، قم: اسوه.
اتینگهاوزن، ریچارد و الگ گرابار، )1391(، هنر و معماری اسلامی )1( 650-
1250، جلد اول، ترجمه: یعقوب آژند، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب 

علوم انسانی دانشگاه‌ها )سمت(.
احمدی، عباسعلی، )1392(، مدخل »حکیم، مسجد« در دایره‌المعارف بزرگ 
اسلامی، جلد 21، زیر نظر کاظم موسوی‌بجنوردی، تهران: مرکز دایره‌المعارف 

بزرگ اسلامی، صص 238- 235. 
افشارنادری، شهلا، )1376(، »سردر مسجد جورجیر اصفهان« در مجموعه 
مقالات کنگره تاریخ معماری و شهرسازی ایران، ارگ بم-کرمان، جلد پنجم، 

تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور )پژوهشگاه(، صص 248- 207.
برنس- ابوسیف، دوریس، )1391(، معماری اسلامی در قاهره، ترجمه: اردشیر 

اشراقی، تهران: مؤسسه تألیف، ترجمه و نشر آثار هنری »متن«.
بلوم، جاناتان ام.، )1393(، هنر و معماری اسلامی در آفریقای شمالی، ترجمه: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            14 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


73
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

محمدتقی فرامرزی، تهران: پژوهشکده هنر.
پیرنیا، محمدکریم، )1350(، »طاق و گنبد«، هنر معماری، شماره 10-11، صص 

.31-40
حاجی‌قاسمی، کامبیز، )1389/ الف(، گنج‌نامه؛ فرهنگ آثار معماری اسلامی 
شهید  دانشگاه  انتشارات  و  چاپ  مرکز  تهران:  مساجد،  دفترششم:  ایران/ 

بهشتی، دانشکدۀ معماری و شهرسازی، مرکز اسناد و تحقیقات.
خزایی، محمد، )1385(، »نقش سنت‌های هنری ساسانی در شکل‌گیری هنر 
اسلامی در سده‌های سوم تا پنجم هجری«، کتاب ماه هنر، شماره 99-100، 

صص 36-49.
دفتری، فرهاد، )1377(، مدخل »اسماعیلیه« در دایره‌المعارف بزرگ اسلامی، 
بزرگ  دایره‌المعارف  مرکز  تهران:  کاظم موسوی‌بجنوردی،  نظر  زیر  جلد 8، 

اسلامی، صص 702- 681.
رفیعی، علی، )1380(، مدخل »اهل بیت« در دایره‌المعارف بزرگ اسلامی، جلد 
10، زیر نظر کاظم موسوی‌بجنوردی، تهران: مرکز دایره المعارف بزرگ اسلامی، 

صص 467- 465.
ریاحی، محمدحسین، )1385(، ره‌آورد ایام )مجموعه مقالات اصفهان‌شناسی(، 
اصفهان: سازمان فرهنگی تفریحی شهرداری اصفهان: اداره کل فرهنگ و ارشاد.

زمرشیدی، حسین، )1389(، گنبد و عناصر طاقی ایران، تهران: زمان.
_______________، )1367(، طاق و قوس در معماری ایران، تهران: کیهان.

سجادی، صادق، )1368(، مدخل »الآمر باحکام الله« در دایره‌المعارف بزرگ 
اسلامی، جلد 2، زیر نظر کاظم موسوی‌بجنوردی، تهران: مرکز دایره‌المعارف 

بزرگ اسلامی، صص 197-198. 
دایره‌المعارف  در  الجمالی«  »بدر  )1381(، مدخل   ،_________________
مرکز  تهران:  موسوی‌بجنوردی،  کاظم  نظر  زیر   ،11 جلد  اسلامی،  بزرگ 

دایره‌المعارف بزرگ اسلامی، صص 531-533 . 
سرافراز، علی‌اکبر و دیگران، )1391(، » نقوش سردر جورجیر و تأثیرپذیری آن 
از هنر ساسانی«، فصلنامه علمی ـ پژوهشی هنر معماری و شهرسازی باغ نظر، 

شماره 22، پاییز، صص 3-10.
خورشید  شهر  )حضرا(  هترا:   ،)1376( مصطفی،  محمدعلی  و  فؤاد  سفر، 
)گزارش کاوش‌ها و پژوهش‌های باستان‌شناسی و بازسازی آثار معماری شهر 
حضر(، ترجمه: نادر کریمیان‌سردشتی، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور 

)پژوهشگاه(.
سید صدر، سید ابوالقاسم، )1380(، دایره‌المعارف معماری و شهرسازی، تهران: 

آزاده.
فرج‌الحسینی، فرج حسین، )1393(، کتیبه‌های فاطمیان بر ابنیه‌هایی در 
مصر، ترجمه: سیدمحمد فدوی، تهران: فرهنگستان هنر جمهوری اسلامی، 

پژوهشکده هنر.
کیانی، محمدیوسف، )1376(، تزیینات وابسته به معماری دوران اسلامی، 

تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
گالدیری، اوژینو، )بی‌تا(، مسجد جمعه اصفهان در دوران آل‌بویه، ترجمه: 
حسینعلی سلطان‌زداه‌پسیان، تهران: سازمان ملی حفاظت آثار باستانی ایران. 

محمدعلی  ترجمه:  اصفهان،  بزرگ  مسجد   ،)1387( اولگ،  گرابار، 
موسوی‌فریدنی، اصفهان: مانی، به کوشش سازمان نظام مهندسی ساختمان 

استان اصفهان.
مافروخی‌، اصفهانی، )1384(، محاسن اصفهان، به کوشش عباس اقبال‌آشتیانی، 
مرکز  گردآورنده  ه.ق.(،  هشتم  )قرن  آوی  محمد  حسین‌بن  ترجمه: 

اصفهان‌شناسی و خانه ملل، اصفهان: سازمان فرهنگی تفریحی شهرداری.
عباس  اهتمام  به  اصفهان،  محاسن   ،)1328( سعد،  مفضّل‌بن  مافروخی، 
اقبال‌آشتیانی، ترجمه: حسین‌بن محمد‌بن ابی الرّضا آوی، تهران: شرکت سهامی 

چاپ.
هنرفر، لطف‌الله، )1383(، اصفهان، تهران: علمی و فرهنگی.

__________، )1344(، گنجینۀ آثار تاریخی اصفهان؛ آثار باستانی و الواح و 
کتیبه‌های تاریخی در استان اصفهان، اصفهان: ثقفی. 

بهزاد،  فرشاد  ترجمه:  ایران«،  اسلامی  »معماری   ،)1374( رابرت،  هیلنبراند، 
فصلنامه هنر، شماره 33، بهار، صص 243-280.

ب/ غیرفارسی

Behrens-Abouseif, Doris, (1992), "The Facade of the Aqmar Mosque 
in the Context of Fatimid Ceremonial", Muqarnas IX: An Annual on 
Islamic Art and Architecture, edited by Oleg Grabar. Leiden: E.J. Brill, 
pp. 29-38.
Blair, Sheila, (1992), The Monumental Inscription from Early 
Islamic Iran and Transoxiana, Leiden: E.J. Brill.
Grabar, Oleg, (2005), Early Islamic Art 650-1100, Volume I, 
Hampshire: Ashgate Publishing Limited.
Hillenbrand, Robert, (2005), Islamic Art and Architecture, London: 
Thomes and Hudson.
Williams, Caroline, (1983), "The Cult of 'Alid Saints in the Fatimid 
Monuments of Cairo. Part I: The Mosque of al-Aqmar", Muqarnas: 
An Annual on Islamic Art and Architecture I, pp. 37-52.

ج/ پایگاه‌های اینترنتی
URL 1: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/8/85/
Al_aqmar_facade.jpg
access at: 1394/4/13; 2015/July/04; 10:15
URL 2 : https://archnet.org/system/publications/covers/1305/original/
FLS1353.jpg?1421334203
access at: 1396/5/16 15:08
URL 3: https://archnet.org/sites/2310/media_contents/99817
access at: 13 94/4/13; 2015/Julay/04;  10:18
URL 4: https://archnet.org/sites/2310/media_contents/99821
access at: 13 94/4/13; 2015/July/04;  10:18
URL 5: https://egyptianstreets.com/wp-content/uploads/2015/08/
aqmar22.jpg
access at: 1396/3/30 5:03
URL 6: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/8/85/
Al_aqmar_facade.jpg
access at: 13 94/4/13; 2015/July/04;  10:12
URL 7: https://archnet.org/sites/2310/media_contents/99834
access at: 1396/3/30 5:06
URL 8: https://archnet.org/sites/2310/media_contents/99834
access at: 1396/3/30 5:08
URL 9: http://www.turkotek.com/salon_00107/s107t1_files/nichelamp.jpg
access at: 1396/3/30 5:03
URL 10: https://archnet.org/sites/2310/media_contents/99842
access at: 1396/3/30 5:10
URL 11: https://archnet.org/sites/2310/media_contents/99844
access at: 1396/3/30 5:16
URL 12: https://archnet.org/sites/2310/media_contents/99843
access at: 1396/3/30 5:19
URL 13: https://archnet.org/media_contents/725
access at: 1396/6/10 15:35
URL 14: https://archnet.org/media_contents/41418
URL 15: https://archnet.org/media_contents/726
access at: 1396/6/10 15:32
URL 16: https://archnet.org/media_contents/106065
access at: 1396/6/10 15:41
URL 17: https://archnet.org/media_contents/106063
access at: 1396/6/10 15:44
URL 18: https://archnet.org/media_contents/105743
access at: 1396/6/10 15:47
URL 19: https://archnet.org/media_contents/106064
access at: 1396/6/10 15:49
URL 20: https://archnet.org/media_contents/727
access at: 1396/6/10 15:51
URL 21: https://archnet.org/media_contents/106065
access at: 1396/6/10 15:54

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            15 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html


74
نشریه مطالعات عالی هنر / دوره اول/ شماره 2، زمستان 1398 Advanced Studies of Art Quarterly

Abstract
By Fatimid empire expansion in Egypt and North Africa, an art arose called Fatimid 
Art. Developing architecture, especially in the construction of small mosques, 
the emergence of a new social class and new sponsors, pay attention to build 
the mausoleum, creation or innovative use of Muqarnas can be mentioned as 
the characteristics of Fatimid art. Using the existing mosques and innovatively 
reconstructing them was an event observed in the mosques of Na'in and Isfahan in 
the art of Buyid in Iran. Using elements of Sasanian art in these buildings is obvious.
In the middle of fifth century AH, there was a change in the construction of mosques 
and religious buildings in Egypt; Instead of building new Jameh mosques, the small 
mosques were built by sponsors other than of Caliphates, Including  Al-Aqamar 
Mosque in Cairo. One of the features of these mosques is their decorative facade. 
The Jurjir Mosque is an example of small mosques built which was financed by 
resources other than government funds. The only high-rise and decorative facade 
has remained of this mosque that is a unique example of memorials in the east of the 
Islamic world.
In this research, after studying each mosque separately and listing the characteristics 
of each; a comparative study has been carried out between them. On the one hand, 
the small size of both, the presence of numerous decorative arrays at facade of 
both mosques and having non-ruling founders are common features of these two 
buildings. However, stone is used in Al-Aqmar mosque and brick in Jurjir Mosque. 
The themes of the inscriptions and ornamental arrays in the facade of Al-Aqamar 
mosque refer to the Shiite concepts; while in the inscriptions of Jurjir mosque there is 
no mention of Imam Ali and no symbols representing the Shiite thought were found, 
although the elements of Sassanid art are seen in there.

Keywords
Fatimid art, Buyids art, Al-Aqmar Mosque of Cairo, Jurjir Mosque of Isfahan, 
decorative facade. 

A Comparative Study of facade of Jurjir Mosque of Isfahan 
and Al-Aqmar Mosque of Cairo
Nazanin Enayati
Master of Art History in Islamic World, School of Visual Art, College of Fine Arts, University of Tehran, Tehran, Iran

(Received 15 Octaber 2019, Accepted 29 December 2019)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

rt
-s

tu
di

es
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            16 / 16

http://art-studies.ir/article-1-63-fa.html
http://www.tcpdf.org

